di Filiberti Antonio - Direttore Servizio di Psicologia ASL VCO e Fondazione Tera, Novara

ANGOSCIA DI MORTE

E SPIRITUALITA: APPUNTI PER

UN DIALOGO TRA ANTROPOLOGIA,
PSICOTERAPIA E PSICOPATOLOGIA

ABSTRACT

L'articolo indaga il dolore spirituale come componente essenziale ma spesso di-
menticata della sofferenza umana, in particolare nelle situazioni di malattia grave o
terminale. Attraverso l’ascolto dei pazienti e |’osservazione clinica, |’autore mette in
luce come la perdita di senso e di riferimenti valoriali possa intensificare il dolore e
compromettere la qualita della vita. La riflessione propone una visione integrata della
persona, in cui corpo, psiche e spirito sono parti inscindibili di un’unica esperienza. La
spiritualita emerge cosi come spazio di significazione e risorsa per affrontare la malattia,
restituendo all’esistenza una prospettiva di continuita e trascendenza. Il testo invita a
riconoscere la dimensione spirituale come elemento necessario nei percorsi terapeutici
e nei programmi di cura, ponendo 'accento sull’importanza della relazione empatica e
sull’ascolto autentico di chi soffre.

Il dolore spirituale: questo sconosciuto

Oggetto di questo articolo € la complessita del dolore. ’Organizzazione
Mondiale della Sanita ci insegna che il dolore € un’esperienza multidimensionale,
differenti aspetti possono concorrere a definirne l’intensita, quali quello somatico,
psicologico, sociale e spirituale e che di questi aspetti l’ultimo & il piu trascurato,
soprattutto in ambito riabilitativo. In questo lavoro sosterrd che trascurare la
sofferenza spirituale non € una buona idea. Ma c’é da chiedersi cosa fa davvero
male: il corpo, la psiche o I’anima? Per rispondere a questa domanda si riflettera in
questo lavoro sul dolore sperimentato da una persona che soffre di una patologia
organica grave (tumore) o che si trova in una condizione clinica di terminalita.
In oncologia, il dolore € considerato il sintomo pil stressante e prevalente, in

F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia, 49
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



particolare nei pazienti in fase avanzata di malattia. Si stima che il 70% dei pazienti
oncologici provi un significativo dolore nel corso della malattia, come evidenziato
da Kathleen Foley (1987), neurologa americana del Cancer Center di New York,
pioniera nell’ambito della terapia del dolore oncologico.

Obbiettivo del lavoro e brevi note antropologiche

In questo articolo ci soffermeremo ad ascoltare cio6 che ci giunge da coloro si
trovano in condizioni cliniche complesse, se non disperate. E un ascolto che verra
iscritto in una cornice teorica che prevede 'adozione di un modello di mente e
di persona compatibile con una visione antropologica che riconosce come tra i
bisogni pit profondi e veri dell’uomo vi sia quello di trascendenza. Seguendo la
lezione antropologica, ogni essere umano possiede il potente desiderio di supporre
che il mondo in cui vive abbia una sua logica, un senso che deve essere rivelato
e scoperto, ma che per trovare senso alla vita c’é bisogno di un valore assoluto
di riferimento (Malo, 2016, 2018). Esiste una tensione fondamentale verso la
scoperta di senso della vita, verso |’assoluto, verso Dio (Vial, 2016). Rifiutando di
conoscere Dio quale suo principio, I'uomo infrange il debito ordine in rapporto al
suo fine ultimo e I'armonia in rapporto a se stesso, agli altri uomini e a tutta la
creazione. Cosi I"'uomo si trova diviso in se stesso (Gaudium et Spes, n.13) e la
lezione antropologica € sintonica con quella psicopatologica, la quale ci insegna
che quando l"'uomo si trova in uno stato divisione di sé si trova in uno stato di
grave sofferenza psichica. Il meccanismo psichico della scissione € tipico delle
forme psicopatologiche gravi (psicosi). Il tentativo di far dialogare queste due
visoni dell’'uomo, quella psicologica e quella antropologica, trovera in questo
testo degli esempi di concreta attuazione, casi clinici che ci permetteranno di fare
alcune riflessioni sulla relazione che una persona, nelle condizioni cliniche sopra
descritte, ha con la spiritualita e su come non si possa evitare di considerare le
questioni spirituali nella costruzione di un programma di cura ritagliato sui bisogni
pit profondi dei sofferenti.

Gli aspetti spirituali sono parte di un ordine della vita mentale di un essere
umano. Il trovare risposte anche a questo dominio della nostra esistenza e agire
di conseguenza € la chiave per prevenire patologie psichiche, scrive Vial (2015),
sacerdote e psicologo; il contrario, aggiungerei, € causa di grave sofferenza che
puo esitare anche in richieste di eutanasia o di suicidio assistito. Due esempi
fra i tanti presi dalla ricerca sul dolore: un’indagine realizzata dal dipartimento
di geriatria della Mount Sinai School of Medicine di New York, coinvolgente un
campione di medici nordamericani, riportava che il 47% dei loro pazienti avevano
richiesto suicidio assistito o eutanasia perché divenuti incapaci di compensare la
perdita di senso della vita (Meier, 1998); un’indagine svolta all’interno di medici
italiani di cure palliative (SICP) rivelava che, dei 359 rispondenti, 139 avevano
ricevuto richieste di eutanasia e 16 ammettevano di averla praticata almeno una
volta (di Mola, 1996). Cecil Saunders (1988) artefice del movimento Hospice, che ha
dato un’illuminante descrizione del dolore coniando il termine total pain, soleva
dire che di fronte ad una richiesta di eutanasia o di suicidio assistito “qualcosa
o qualcuno € venuto a mancare” e che questo qualcosa aveva a che fare con
questioni inerenti alla spiritualita.

50 F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia,
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



La lezione della Salvifici doloris: basta ascoltare chi soffre

Alcuni accenni presi dalla letteratura e dalla mia esperienza clinica. Il reverendo
Handzo, consulente per la pastorale sanitaria al Cancer Center di New York, scrive di
una madre che mentre assiste il figlio in fase terminale di malattia trova conforto “nel
pensiero che Dio compensera la loro sofferenza terrena”. Anche i famigliari degli ammalati
soffrono e non certo fisicamente. Kearney, direttore medico di un hospice di Dublino
e Mount, direttore del servizio di cure palliative al Royal Victoria Hospital di Montreal,
riportano il caso di un giovane trentenne, che poco prima di morire aveva voluto sposare
la sua fidanzata; questo ragazzo definiva l’ultimo anno trascorso come il pitl significativo
della sua vita. Una mia giovane paziente, giunta al sesto mese di psicoterapia e alla
meta del suo iter oncologico, a partire dalla malattia (tumore mammario) rivitalizzava la
relazione con una religiosita che era appassita nella speranza che questa ritrovata vena
spirituale le donasse la forza di comprendere sia |’esperienza da lei vissuta in prima
persona, come malata oncologica, che quella che dovrebbe vivere qualora si ammalasse
una persona a lei cara: “come potrei non impazzire se si ammalasse mio figlio...”.

La questione spirituale viene sempre piu riconosciuta come rilevante nell’ambito
delle cure palliative. Nell’Handbook of Psychiatry in Palliative Medicine (2000) il gia citato
capitolo di Kearney e Mount € dedicato al dolore spirituale e a quanto sia necessario
considerare le tematiche spirituali nella medicina palliativa. Argomento che trova
conferme in lavori clinici apparsi su diverse riviste mediche e infermieristiche, anche tra
quelle considerate a elevato impact factor. Mi riferisco in particolare al lavoro di Paul
Rousseau, medico del RTA Hospice di Phoenix, apparso sul Journal of Clincal Oncology
nell’anno 2000. Non sorprende, vista |’unita della persona, che la sofferenza del fine
vita non sia solo quella fisica e psicologica, ma anche quella spirituale (Vial, 2016).
Certo vi € ancora timidezza nel riconoscere I'importanza della sofferenza spirituale. Gli
autori del capitolo appena citato iniziano il loro lavoro chiedendosi se ha senso parlare
di dolore spirituale in un manuale di psicopatologia per le cure palliative. In termini
diagnostici, il dolore spirituale si manifesta attraverso una serie di sintomi psicosomatici
e psicologici, condivisi con la depressione (per esempio sentimenti di non speranza,
di perdita di valore), ma ha una sua specificitd che deve essere riconosciuta. Aspetti
peculiari del manifestarsi del dolore spirituale, come l’incapacita di donare senso
all’esperienza vissuta, una crisi di fede o lo sviluppo di ideazioni persecutorie che
esitano nel terrore di un’eterna dannazione, sconvolgono la qualita di vita, in particolare,
quando di questa siamo chiamati ad affrontarne 'ultima fase. Nella Salvifici Doloris n.
5, Giovanni Paolo Il ci insegna che ["'uomo soffre in modi diversi e che il terreno della
sofferenza umana € pluridimensionale, € qualcosa di pit ampio della malattia. Il Santo
Padre, differenziando tra sofferenza fisica e morale, scrive che la sofferenza morale,
che é dolore dell’anima, non va identificata con quella psichica, che a sua volta puo
accompagnare sia la sofferenza morale che quella fisica. Questo punto dell’enciclica
che parla del dolore dell’anima si conclude sottolineando che la vastita e la complessita
della sofferenza morale non € certamente minore di quella fisica e al tempo stesso essa
sembra meno identificata e meno raggiungibile dalla terapia. In una ricerca fatta presso
il servizio oncologico dell’ospedale nel quale lavoro, abbiamo chiesto a 87 pazienti in
fase avanzata di malattia e in trattamento chemioterapico quanto dolore avessero al
momento dell’indagine e cosa li facesse soffrire in quel momento, se stessero provando
dolore somatico, sociale o psicologico esistenziale (riuscire a dare senso alla vita che

F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia, 51
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



stai vivendo). Da questa indagine emergeva quanto possono essere significative le
dimensioni psicologica e spirituale del dolore, e la necessita di avere opportunita di
ricevere sostegno in quest’ambito (Filiberti, 2011).

Accogliendo la lezione della Salvifici Doloris, imprescindibile nell’organizzazione di
un programma assistenziale per il malato grave € vedere nella malattia un complesso
fenomeno biopsicosociale che coinvolge la persona nella sua totalita, quindi anche
nella spiritualita. In termini clinico-scientifici quest’ultima affermazione pone problemi
di natura metodologica. Intanto, come afferma Yalom (1983), psichiatra della Stanford
University, leader della psicoterapia esistenziale, in alcuni domini della vita umana, e
la spiritualita € tra questi, la conoscenza, non potendo che essere intuitiva, si pone
lontana dal modello biologico e della medicina basata sulle prove di evidenza, ovvero
dai modelli che qualificano ’efficacia e I’efficienza di un programma clinico. Inoltre,
occorre aggiungere che gli operatori sanitari posseggono un linguaggio condiviso che
consente loro di comprendersi quando parlano di dolore somatico, psicologico e sociale.
Il terreno del dolore mentale e somatico ci € familiare, ma ’addentrarsi nei domini
del dolore spirituale ci lascia spesso impotenti anche da un punto di vista linguistico,
perché ci rendiamo conto di quanto sia difficile trovare parole che non siano ostacolo,
ma veicolo di comunicazione sia tra operatori che tra operatore e paziente. La spiritualita
pill che con la conoscenza razionale ha a che fare con I’esperienza. E I’esperienza
umana dell’incontro con l'altro che soffre che rivela la forza dei bisogni spirituali e la
necessita che questi vengano riconosciuti ed accolti in un programma di cura. Basta
ascoltare chi soffre. Alyson Moadel (1999), ricercatrice del dipartimento di epidemiologia
dell’Albert Einstein College of Medicine di New York, in un’indagine valutante i bisogni di
248 pazienti oncologici della citta di New York, evidenziava che il 51% di loro dichiarava
di sentire come impellente il bisogno di essere aiutati a fronteggiare una soverchiante
paura, il 41% desiderava ritrovare un senso di speranza, il 43% pace per la loro mente,
il 39% di poter avere risposte ai loro quesiti spirituali. Emblematicamente ricordo due
studi realizzati con pazienti oncologici di societa secolarizzate come quella norvegese
(Risberg e Wist, 1996) e svedese (Strang, 2001) che riferivano il lamento dei pazienti e
loro famigliari per la mancata attenzione riservata, all’interno del programma di cura,
alla dimensione spirituale della sofferenza. Questi programmi clinici deludono pazienti e
famiglie, perché si fermano all’evidenza fenomenica di pazienti che possono apparire, e
clinicamente sono, depressi e confusi. Cogliere solo questa dimensione della sofferenza
é riduttivo e fonte di sconforto per 'ammalato, il quale talvolta tenta di descrivere il
suo stato d’animo dicendo frasi come “é che non capisco perché devo vivere questo”. A
mio avviso, queste parole devono suonare come monito lanciato al terapeuta, in primis
in quanto persona che, non sentendo la necessita di differire le due sofferenze, rischia
di psichiatrizzare un disagio esistenziale vedendone solo le sue componenti medico-
psicologiche, non cogliendo cio che realmente destruttura la mente di chi ha davanti,
in quel momento della sua esistenza: I'incapacita di andare al di la di quello che gli
appare essere solo un destino crudele. Mai come in queste situazioni umane vale quanto
scritto da Trevi (1993), ripreso con parole mie, sulla funzione dello psicoterapeuta e sulla
relazione tra empatia e psicoterapia: nulla pud fare lo psicoterapeuta se non esperire
una profonda umanita per il paziente. Rimando alla lettura dello splendido libro la Mort
Intime di Marie de Hennezell - di cui esiste una versione italiana, La morte Amica - per
meglio comprendere il senso di questa ultima frase.

52 F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia,
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



Qualita di vita e Spiritualita: Silvio, Alexia e altri

Esiste una vasta letteratura sulla relazione qualita di vita e spiritualita (Filiberti,
2025). Qui voglio ricordare uno studio realizzato da Feher e Maly (1999) del dipartimento
di Medicina della famiglia della UCLA University. Obbiettivo di questo studio era quello
di esaminare le strategie di adattamento tra donne anziane, over 65, a cui era stato
diagnosticato un tumore al seno. La conclusione di questo lavoro era che la fede religiosa
ha fornito il supporto emotivo per affrontare il cancro al seno e per dare un senso alla
propria vita quotidiana durante I’esperienza di malattia. Una donna parte del gruppo
di studio ha affermato: “La spiritualita ti da la forza e la sicurezza che ce la puoi fare a
fronteggiare le cose di ogni giorno”. Sono parole di una paziente di 68 anni, che nella
loro semplicita e saggezza indicano quanto |’accedere ad una visione spirituale della vita
permetta di mantenere un senso coeso di sé davanti a situazioni minaccianti la stessa
sopravvivenza. Anzi, una malattia come il cancro, che le indagini psico-epidemiologiche
indicano essere un evento potenzialmente traumatico per lo scatenamento di complicanze
psicopatologiche, per colui che pud e vuole accedere alla propria dimensione spirituale,
puo divenire fonte da cui trarre forza per arricchire la propria esistenza. Gli esempi
da me riferiti sono utilizzazioni “semplici” che forse non sono |’esito di un percorso
psicologico individuativo, ma che svelano un bisogno di affidarsi o di riferirsi a qualcuno
sentito come una presenza capace di significare gli eventi della vita, in particolare se
tragici. Un esempio: una ragazza, colpita da tumore osseo che richiedera un intervento
altamente demolitivo (disarticolazione scapolo omerale), mi racconta come le é stata
comunicata la diagnosi; il padre la raggiunge in chiesa e li, in quel luogo sacro, le parla
della chirurgia che dovra subire (Filiberti, 1990).

Il dolore pud avere valenza ontologica, essere via per crescere nella coscienza di sé;
dolore che diviene cosi costitutivo della stessa vita umana e segno della sua autenticita.
E essenziale alla natura dell’'uomo (ci insegna Giovanni Paolo Il nella Salfivici Doloris n.2).
E che la spiritualita possa arricchire la vita attraverso il dolore € esperienza insegnata da
molti adulti, come raccontato dai casi clinici citati, cosi come da una ricca letteratura; ma
che questo insegnamento non abbia eta é cosa forse meno nota. A tal riguardo, ricordo
il lavoro che don Antonio Bellezza-Prinsi (1986) ha scritto in ricordo di Silvio Dissegna,
un gigante di 12 anni, gigante per come ha affrontato la malattia (tumore osseo) e il
fine vita segnato da dolore, con coraggio e serenita, e il lavoro che don Miguel Monge,
medico e cappellano della clinica universitaria di Navarra (1993), ha scritto per ricordare
Alexia, una ragazza che morira poco pit che 15enne dopo un percorso clinico oncologico
invasivo e inficiante la qualita della vita. Voglio solo ricordare che, in considerazione
dell’eroicita con cui Alexia e Silvio hanno affrontato la malattia, € stata aperta una causa
di beatificazione.

Queste riflessioni antropologiche, che si fondano su testimonianze di persone che nella
malattia hanno ritrovato o mantenuto un attaccamento alla spiritualita, sono sintoniche
con quanto viene ipotizzato all’interno della psicologia del profondo. Hillman (1972)
sostiene che |’esperienza della morte € auspicabile se vogliamo confrontarci con le parti
pit oscure e distruttive della nostra psiche, in un lavoro che é si faticoso e doloroso ma
anche rigenerativo, perché ci rende capaci di dare un senso ad eventi che prima erano
percepiti solo come dolorosi e persecutori. Druss (1996), uno psicoanalista americano,
emblematicamente riferisce di una sua paziente narcisista affetta da linfoma, che a partire
dalla esperienza catastrofica della malattia chiede aiuto psicoterapico per non sentirsi

F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia, 53
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



sola nella ricerca di una nuova relazione con sé e con gli altri. Le ferite corporee, dovute
alla malattia e alle terapie, e quelle psichiche, conseguenza dell’improvvisa scoperta
della fragilita dell’esistere, avevano minato in modo definitivo I’edificio narcisistico della
sua personalita e reso inefficaci le antiche certezze dell’lo, nonché gli antichi valori, a
dare senso e guida alla sua attuale vita. Questa paziente trovandosi nell’impossibilita
di vivere e pensare come aveva sempre vissuto e pensato, colmava questa perdita
trovando all’interno di una relazione con laltro (in questo caso uno psicoterapeuta)
altri modi di pensiero e altri valori non pil orientati all’estetica, ma capaci di lastricare
vie significanti nell’esperienza vissuta. Per questa donna era divenuto rilevante, pitl che
guardare nell’armadio all’affannosa ricerca di quale vestito indossare, volgere lo sguardo
verso |’armadio interno (la mente - I’anima) per vedere se questo era fornito di vestiti
(valori) che permettessero di mantenere viva non la capacita di apparire e sedurre, ma
quella di pensare e significare cio che stava esperendo.

E una via, quella della spiritualita, che molti ammalati imparano a percorrere attraverso
il loro personale calvario; per queste persone il dolore vissuto diviene via maestra per
arricchire in senso spirituale e psicologico la loro vita. Una mia paziente di 36 anni, Emma,
che chiede aiuto durante il trattamento chemioterapico post-mastectomia, raccontava
di come pensasse al vuoto, di come se ne sentisse sedotta e di come si sentisse, in
quei momenti, un esempio di unicita solitaria, perché mentre anelava al nulla (suicidio
per defenestrazione) non aveva pill memoria né cognitiva né affettiva neanche della
persona a lei pit cara, il figlio. Era una paziente che fantasticava di liberarsi dal dolore
di vivere una vita non pil percepita come degna di essere vissuta, lanciandosi dalla
finestra della propria abitazione (Filiberti, 2002). Perseguitata da forti istanze super
egoiche, solo grazie alla sofferenza che I’affligge, percepita come un prezzo che allenta
la morsa della colpa, questa donna trovava la forza per chiedere un aiuto psicologico,
che prima di ammalarsi desiderava ma che, al contempo, riteneva di non meritare.
Una concretizzazione delle sue fantasie super-egoiche era il non poter entrare in una
chiesa, perché si sentiva osservata in modo severo e persecutorio dalle figure raffiguranti
personaggi sacri, vissute come presenze inquietanti e condannanti. Attraverso un percorso
psicoterapico, durato circa tre anni, durante il quale €& stato possibile rivisitare la sua
esistenza in un tentativo di dare senso ad antichi (violenze fisiche e sessuali subite)
e attuali traumi (il tumore), questa donna riprendeva la possibilita di aprirsi in modo
sereno anche ai temi spirituali, cosa che concretamente era provata dal poter tornare a
frequentare quei luoghi (le chiese) che non le apparivano pil come scuri e persecutori,
ma accoglienti e stimolanti un dialogo introspettivo (vita interiore) con I’esperienza di
dolore che stava vivendo. La nuova relazione con gli aspetti intrinseci ed estrinseci della
religiosita consentiva a questa paziente di integrare nella propria biografia gli eventi
tragici vissuti, attuali e passati. La malattia, come nella testimonianza clinica prima
ricordata, si rivelava una possibilita di cambiamento, dopo essere stata vissuta come
un’ulteriore catastrofe paralizzante una gia difficile vita affettiva.

La spiritualita e l’altro: sul valore della relazione

'accedere alla spiritualita si pone come via opportuna per poter integrare nella
propria biografia, eventi destrutturanti la mente, non integrabili nel sé; eventi al di la
della pensabilita. Ma anche la spiritualita si configura come una questione relazionale
e quindi richiedente la presenza dell’altro. Giovanni Paolo Il, nella Evangelium Vitae

54 F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia,
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



n.67, ricorda che proprio perché l’'uomo nel confronto estremo con la morte pud essere
tentato di ripiegarsi nella disperazione e quasi ad annientarsi in essa, necessita della
presenza di un altro che lo sostenga e non lo lasci solo nella prova suprema della sua
esistenza. Freud (1914) afferma che colui che soffre di una patologia organica grave
cerca rifugio psichico rannicchiandosi in uno stato narcisistico. Ma a differenza di Freud,
Giovanni Paolo Il non si limita a descrivere il ripiegamento su di sé; offre infatti anche una
speranza e ci insegna che nella disperazione € viva una richiesta di aiuto, di compagnia
e sostegno per continuare a sperare nella prova, prova che, come ci ricorda il Concilio
Vaticano Il, &€ grande perché in faccia alla morte I’enigma della condizione umana diventa
sommo (Gaudium et Spes, n.18). Giovanni Paolo Il (Salvifici Doloris n. 24 e 26) insegna al
sofferente a volgere lo sguardo verso Gesu crocifisso e risorto, nella speranza di cogliere
la verita sul carattere creativo del dolore, anche di quello pit estremo; questo sguardo
permetterebbe all’'uomo non solo di scoprire il senso salvifico della sofferenza ma anche
di trovare nella sofferenza il senso di tutta la propria vita e vocazione personale. Esiziale,
pero, € il non lasciare soli, abbandonati a se stesse le persone in questa fase tragica ma
vitale della loro esistenza. Un esempio illustre rivela quanto il dolore e la disperazione
innescati dal prendere coscienza della caducita della vita necessitino di una presenza
significativa in relazione alla volonta di fare un cammino spirituale e di come sia possibile
scoprire il senso e la vocazione personale della propria esistenza. Mitterand, ormai
morente, rivelava di aver sentito il bisogno di un incontro significativo (nel suo caso
I’altro fu Jean Guitton, filosofo cattolico), che lo accompagnasse a superare il senso di
assurdita della vita che lo affliggeva. Non si conosce realmente cosa accadde tra i due:
Guitton non lo ha mai rivelato, ma al tramonto della sua esistenza, Mitterand scriveva,
nella Prefazione al bel libro di Marie de Hennezel, La mort intime (1995), che la morte
gli appariva come una possibilita per divenire cio che era destinato a diventare; la morte
descritta da un morente come possibile compimento di sé. Marie de Hennezel, che ha
lavorato come psicologa clinica nell’unita di cure palliative nell’ospedale universitario di
Parigi, nel libro appena ricordato, descrive i miracoli: la psicologa francese usa questo
termine, riferendosi all’intensita della relazione che aveva con persone da lei assistite
mentre si avvicinavano alla morte. Le testimonianze ricordate nella La mort intime ci
insegnano quanto l'uomo in ogni fase del suo ciclo di vita sia orientato a ricercare
I’altro e quanto siano vere le parole di Giovanni Paolo Il ricordate all’inizio di questa
sezione. Il bisogno dell’altro € un’eredita filogenetica, eredita che ci ha dotato di sistemi
motivazionali che ci stimolano a instaurare relazioni di attaccamento in ogni fase della
nostra vita; € un bisogno che diventa ancor pit drammaticamente vero nell’ultima fase
dalla nostra esistenza.

Spiritualita e rabbia: la paziente che non voleva curarsi e Sant’Agostino

Ma non sempre la spiritualita € luogo di conforto; talvolta la rabbia e I’angoscia per il
dolore fisico e mentale provato possono spingere a sfidare i propri contenuti di fede, che
vengono cosi a perdere la funzione di facilitatori di coping, di promotori del funzionamento
simbolico e di regolatori delle tensioni interne. Il lavoro psicoterapico con pazienti gravi
in senso somatico diviene un privilegiato vertice di osservazione per riflettere su come
la relazione con la dimensione spirituale della mente possa essere inquinata dalle nostre
ferite psichiche e su quanto questo “inquinamento” ci renda incapaci di affrontare e
significare eventi che richiedono Iattivazione di elevate capacita di coping.

F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia, 55
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



Una mia paziente, ospedalizzata in un importante istituto oncologico, riferiva frequenti
minacce di suicidio e di rifiuto dei trattamenti, dopo la comunicazione della diagnosi di
carcinoma mammario. Per questa donna, poco pil che quarantenne, che nel passato
si era impegnata in attivita di elevato significato sociale (assistenza agli infermi) e che
ispirava la sua vita a norme religiose (religiosita esplicita), la malattia si configurava
come una punizione non meritata, che portava con sé un momentaneo abbandono dei
valori e degli ideali fondanti fin Ii la sua esistenza. L'ideazione suicidale, che prima della
malattia era fantasia ascritta al male, si trasfigurava in una forma di rivalsa e vendetta
per il “tradimento” subito. Prigioniera di una rabbia rivendicativa che la incistava in
un narcisismo maligno e distruttivo, questa donna sintetizzava il suo dolore e il suo
smarrimento coltivando un’ideazione che ella stessa percepiva come una sfida carica di
aggressivita diretta verso Colui che avrebbe dovuto proteggerla. Il lavoro psicoterapico,
si focalizzava anche sulla relazione aggressiva con la spiritualita e come tale si orientava
a depurarne l'uso dalle ansie persecutorie e rivendicative in essa proiettate. Gia durante
il lavoro clinico, richiedente un numero limitato di incontri, la paziente superava le
sue intenzioni suicide, diveniva collaborante con gli oncologi e, una volta dimessa,
riprendeva il cammino spirituale interrotto verso quella che per noi cattolici € la verita
con l'aiuto di un sacerdote, avvalendosi anche di una consulenza psichiatrica per gestire
I’ansia che comunque permaneva. Ecco un esempio di integrazione e non confusione
tra lavoro clinico e assistenza spirituale. Chi lavora con persone che devono far fronte a
una malattia che rende ['uomo consapevole della sua mortalita, sa che il dolore per la
perdita della propria vita o di quella di una persona cara puo generare un grande senso
di ribellione e rabbia (Kubler Ross, 1970), che talvolta si estende ai valori pit profondi
ispiranti 'esistenza. Ed ancora le riflessioni psicologiche e quelle antropologiche si
incontrano. Nel libro IV delle Confessioni, Agostino rivela che il lutto per la perdita di
un amico l’aveva lasciato preda di un’inconsolabile angoscia di solitudine e di rabbioso
disgusto per tutto cid che prima era stato con lui condiviso. Questa confessione, che
testimonia la profonda umanita del turbamento anche astioso legato al mistero della
morte, indica quanto la disperazione possa indurci a “colorare”, come nella paziente
da me ricordata, i nostri aneliti spirituali con le ferite legate alle vicende personali, cosi
che essi non giungano ad offrire quel conforto che in loro auspichiamo trovare. Agostino
scriveva che nemmeno il riferirsi a Dio placava |’angoscia della sua anima. Tornando
alla Gaudium et Spes, se non riesce a superare questa rabbia verso Colui che € garante
del valore assoluto di riferimento, 'uomo rimane diviso in se stesso e prigioniero di
questo tormentoso enigma che € la sofferenza umana. Uno degli obbiettivi piu alti del
lavoro psicosociale con il malato gravissimo, in sintonia con un percorso di assistenza
spirituale, é quello di ricondurre questo senso di disperazione a livelli piti pensabili
e significabili per la mente; cosa che talvolta € possibile, come testimoniano, al di la
dei casi clinici da me ricordati, autori che hanno accumulato una lunga esperienza di
lavoro psicoterapico o pill in generale clinico psicosociale con questo tipo di sofferenza.

Nota conclusiva

La ricerca di senso € una via difficile da percorrere, ma non provare a percorrerla ha
conseguenze tragiche. Lucio Pinkus (2002), psicologo e monaco, ci ricorda che, poiché
la spiritualita inerisce a cio che di pit profondo vi € in noi, ne consegue che il dolore
spirituale lascia un senso di alienazione in cio che sentiamo pitl vero in noi stessi. Il

56 F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia,
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



disconoscere quest’ultima problematica puo significare per la persona che soffre sentirsi
abbandonato in una condizione di sofferenza che pud provocare dubbi e conflitti sulla
propria visione del mondo, che diventano tanto pit laceranti proprio perché coinvolgenti
la fede religiosa, in quanto la portano a percepire il dolore vissuto solo come un segno
di un destino assurdamente crudele e beffardo.

Vorrei concludere questo lavoro ricordando le parole di una giovane donna morente
per tumore: “cosi come molti sono nati prima di me, molti moriranno dopo di me...”
(Norton, 1965). Questa era una paziente, poco pili che trentenne, per la quale era stato
richiesto un intervento di liaison a causa di un profondo stato depressivo stigmatizzato
da manifesti pensieri suicidi descritti, da lei stessa, come liberatori della sofferenza
psichica e fisica dovuta alla progressione di malattia, progressione che tra gli altri impe-
dimenti causava momentanei episodi di cecita. Queste parole suggeriscono che, anche
davanti all’evento pit estremo, la persona umana pud giungere a percepire un senso
di universalita e trascendenza. Il sentirsi parte di una storia che si attualizza anche
attraverso noi e che continua al di 1a di noi, aiuta colui che soffre a trovare la forza di
rendere pensabile a sé ed agli altri |’esperienza che sta vivendo, perché sente che la
propria esistenza € parte di una appartenenza universale che lega la singola biografia
alla storia umana. Questo senso di universalita porta a una concezione unificatrice
della vita, alla comprensione della finalita e del significato dell’esistenza, che permette
di raggiungere un senso di armonia nell’esperienza che stiamo vivendo, anche la piu
difficile e tragica, come i casi ricordati in questo lavoro testimoniano. Aiutare a sentirsi
parte di una vicenda cosmica, che € poi il senso di appartenere alla storia umana, aiuta
a trovare risposta alle domande ultime ricordate all’inizio di questo lavoro. Il non tro-
vare una risposta alla domanda ultima sul senso del morire e del soffrire lascia 'uomo
schiavo dell’angoscia, costringendolo in una claustrofobica disperazione della quale
Borgna (2002) ci offre una descrizione magistrale ricorrendo ai Dialogues des Carmelités
di Georges Bernanos. Lo scrittore fa dire alla priora morente, assistita da una consorella:
“sono sola madre, assolutamente sola senza alcuna consolazione... Dio stesso si é fatto
un’ombra... Ho meditato sulla morte ogni giorno della mia vita e questo non mi serve a
nulla... I’angoscia aderisce alla mia pelle come una maschera di cera...”.

F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia, 57
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



58

BIBLIOGRAFIA

Agostino (2021). Confessioni, Libro IV, a cura di Pier Paolo Ottonello e Pietro
Suozzo. Milano: Ares editore.

Bellezza-Prinsi, A. (1986). Silvio, ovvero morire di cancro a 12 anni (1967-
1979). Chieri: Tip. Bigliardi.

Borgna, E. (2002). ’angoscia della morte. In L. Pinkus e A. Filiberti (Eds.), La
qualita della morte. Milano: Franco Angeli.

Concilio Vaticano Il (1965). Gaudium et spes. Disponibile da: https://
www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html (u. a. 15/10/2025).

de Hennezel, M. (1995). La mort intime. Paris: Editions Robert Laffont.

Di Mola, G., Borsellino, P., Brunelli, C., et al. (1996) Attitudes toward eutha-
nasia of physician members of the Italian Society for Palliative Care. Annals
of Oncology, 7, 907-911.

Druss, R. (1996). Psychotherapy of a patient with a serious intercurrent medi-
cal illness (cancer). The Journal of the American Psychoanalytic Association,
16, 459-472.

Feher, S. e Maly, R. (1999). Coping with breast cancer in later life: the role of
religious faith. Psycho-Oncology, 8, 408-416.

Filiberti, A. et al. (1990) Argomenti di psico-oncologia: la risposta psicosociale
alla amputazione degli arti. Rivista Italiana di Psico-Oncologia, 3, 21-31.

Filiberti, A. (2002). Quando il nulla seduce. Il desiderio di morte nell’immi-
nenza della morte. In L. Pinkus e A. Filiberti (Eds.), La qualita della morte.
Milano: Franco Angeli.

Filiberti, A. et al. (2011). La complessita dell’esperienza dolorosa. Indagine
in un campione di pazienti oncologici in fase avanzata di malattia. Rivista
Italiana Cure Palliative, 1, 8-16.

Filiberti, A. e Rossi, E. (2025). Qualita di vita, coping e spiritualita in oncologia.
Spiritualita e Qualita di vita, 19, 19-37.

Foley, K. M. e Intrussi, C. E. (1987). Analgesic drug therapy in cancer pain:

principles and practice. In R. Payne e K. M. Foley (Eds.) Cancer Pain. Phila-
delphia: W.B. Saunders, pp. 207-232.

Frankl, V. E. (2022 [1946]). Sul senso della vita. Milano: Oscar Spiritualita.
Freud, S. (1914). Introduzione al narcisismo. Torino: Bollati Boringhieri.
Giovanni Paolo 1l (2004). Dolentium Hominum, n. 55, anno XX.

Giovanni Paolo 1l (1984). Salvifici Doloris. Disponibile da: https://www.
vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_letters/1984/documents/hf_jp-
ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html (u. a. 16/10/2025).

F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia,
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



Handzo, G. (1987). Psychological stress on clergy. In . Holland, ]J. Rowland
(Eds.), Handbook of Psycho-0Oncology. New York: Oxford University Press, pp.
683-688.

Hillman, J. (1972). Il suicidio e I’anima. Roma: Astrolabio.

Kearney, M. e Mount, B. (2000). Spiritual care of the dying patient. In: H.
Chochinow e W. Breitbart (Eds.), Handbook of Psychiatry in Palliative Care.
New York: Oxford University Press, pp. 357-373.

Kubler Ross, E. (1970). La morte e il morire. Assisi: Cittadella.

Malo, A. (2013). Uscire dall’io. Intenzione paradossa, deflessione, alteritd.
Relazione presentata alla Giornata di studio: Il pensiero metafisico - antropolo-
gico nell’orizzonte della filosofia contemporanea. Roma, PUSC, 10 aprile 2013.

Malo, A. (2016). Perdono e conversione. La trasformazione delle persone nelle
loro relazioni. Forum, 2, 21-33.

Malo, A. (2018). Antropologia del perdono. Roma: EDUSC.

Meier, D., Emmons, C., Wallerstein, S. et al. (1998). A national survey of
physician-assisted suicide and euthanasia in the United States, New England
Journal of Medicine, 338, 1193-1201.

Moadel, A. et al. (1999). Seeking meaning and hope, self-reported spiritual
and existential needs among an ethnically diverse cancer population. Psy-
chooncology, 8, 378-385.

Monge, M. (1993). Alexia (1971-1989). Milano: Ares Edizioni.

Norton, J. (1965). Treatment of a dying patient. Psychoanalytic Study of the
Child, 18, 541-560.

Pinkus, L. (2002). L'accompagnamento spirituale di chi muore. In: L. Pinkus e
A. Filiberti (Eds.), La qualita della morte. Milano: Franco Angeli.

Risberg, T. e Wist, E. (1996). Spiritual healing among Norwegian hospitalized
cancer patients and patients religious needs and preferences of pastoral
services. European Journal of Cancer, 32, 274-281.

Rousseau, P. (2000). Spirituality and the dying patient, Journal of Clinical
Onconlogy,18, 200-202.

Saunders, S. (1988). Spiritual pain. Journal of Palliative Care, 4, 29-34.

Strang, S., Strang, P. e Ternestedt, B. (2001). Existential support in brain tumour
patients and their spouses. Support Care Cancer, 9, 625-653.

Trevi, M. (1993). Il lavoro psicoterapeutico. Napoli: Theoria.
Vial, W. (2015). Psicologia e vita cristiana. Roma: Edizioni PUSC.

Vial, W. (2016). Le dinamiche spirituali della conversione: tra consapevolezza
e grazia. Forum, 2, 35-45.

Yalom, Y. (1983). Existential psychotherapy. New York: Basic Books.

F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia, 59
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025






