di Marco 0. Bertelli, Annamaria Bianco - CREA (Centro Ricerca E Ambulatori), Fondazione
San Sebastiano della Misericordia di Firenze, Firenze

LA QUALITA DI VITA
NELLA DISABILITA E
NELLA SALUTE MENTALE

ABSTRACT

La qualita di vita (QdV) € un paradigma chiave nella disabilita e nella salute mentale
perché supera la riduzione della cura a esiti clinici e funzionali, includendo dimensioni
soggettive, relazionali e valoriali. Tra queste, la spiritualita € stata storicamente trascu-
rata, soprattutto nelle persone con disabilita del neurosviluppo e importanti difficolta
cognitive e comunicative, a causa di pregiudizi teorici e di difficolta di misurazione. L'ar-
ticolo esplora, in prospettiva bio-psico-sociale-spirituale, il legame tra spiritualita e QdV,
assumendo come riferimento i modelli e le evidenze presentate in un capitolo dedicato
all’interno del volume La qualitd di vita nella disabilita e nella salute mentale (2025).
Viene mostrato come la spiritualita, intesa come ricerca di senso, scopo, connessione
e apertura al trascendente, costituisca un determinante rilevante del benessere globa-
le e possa influenzare salute mentale e fisica, resilienza, coping, inclusione sociale e
percorsi di recovery. Il concetto di Benessere Spirituale (BSp) € discusso come costrutto
operativo e misurabile, con attenzione a strumenti e domini (SWBS; WHOQOL-SRPB) e ai
limiti della loro applicazione nelle disabilita del neurosviluppo. Si approfondisce inoltre
il ruolo di famiglie, servizi, operatori e comunita di fede come mediatori dell’accesso
alla spiritualita e della sua traduzione in opportunita concrete di vita buona. Si conclude
proponendo una cornice pratica e culturale per integrare la dimensione spirituale nei
progetti personalizzati e nelle comunita, come esigenza scientifica ed etica.

Nel lessico della salute e delle politiche sociali, “qualita di vita” (QdV) é diventata
una parola-ponte: collega la clinica con |’etica, la riabilitazione con la quotidianita, la
misurazione con il significato. In particolare nel campo della disabilita e della salute
mentale, essa funziona come correttivo a due rischi speculari. Il primo € la riduzione
della persona a diagnosi e sintomi, come se la vita potesse essere descritta integralmen-

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 31



te da un elenco di deficit. Il secondo € la tentazione opposta: parlare di benessere in
modo vago, disancorato da evidenze, senza criteri e senza responsabilita. Il paradigma
della QdV nasce proprio per stare nel mezzo: riconoscere la complessita dell’esperienza
umana e, nello stesso tempo, renderla osservabile, progettuale, valutabile (Brown et
al., 1997; Cummins, 1997a).

Il volume La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale di Bertelli e Bianco
(2025), si colloca pienamente in questa traiettoria culturale e scientifica, proponendo
una visione complessa e profondamente umana del benessere, capace di tenere insieme
limiti e desideri, vulnerabilita e dignita, oggettivita e vissuto soggettivo.

Fin dalle pagine introduttive, il testo invita a un cambio di paradigma: non si tratta
pitl di inseguire un’idea astratta di felicita o di normalita, ma di interrogarsi su che cosa
renda una vita degna di essere vissuta per quella persona concreta, in quel contesto
specifico, con quelle risorse e quelle fragilita. In questa prospettiva, la qualita di vita
non € un traguardo da raggiungere, bensi un processo dinamico, un equilibrio sempre
prowvvisorio tra bisogni universali e significati personali.

E proprio all’interno di questo quadro che emerge con forza la dimensione della spiri-
tualita. Non come elemento accessorio, né come semplice espressione di religiosita, ma
come dimensione costitutiva della qualita di vita, soprattutto quando la vita € segnata
dalla disabilita o dalla sofferenza psichica. La spiritualita, intesa come ricerca di senso,
di connessione e di valore ultimo, attraversa trasversalmente tutte le altre dimensioni
della qualita di vita e ne costituisce, spesso, il fondamento silenzioso.

Anticipare gia in questa sede il ruolo della spiritualita significa riconoscere che,
laddove vengono meno le certezze, le autonomie e le prestazioni, la domanda di senso
non scompare, ma si intensifica. E proprio nei territori della fragilita che la spiritualita
rivela la sua funzione essenziale: custodire il significato della vita quando essa non
corrisponde pitl ai modelli dominanti di successo, efficienza o indipendenza.

Il capitolo 7 del volume, dedicato a “Qualita di vita e spiritualitd”, mette in luce
come la spiritualita sia da sempre intrecciata al benessere mentale e come, in epoca
contemporanea, abbia ampliato i suoi confini oltre la religiosita istituzionale, includendo
ricerca di senso, scopo, connessione e relazione con il sacro o il trascendente (Cooper-Effa
et al., 2001; Estanek, 2006; Swinton, 2001, 2002). Da questa base, qui si sviluppa una
riflessione piti ampia: se la QdV € davvero centrata sulla persona, non pud ignorare cio
che per molte persone “tiene in piedi” la persona stessa.

La spiritualita come significato esistenziale e relazionale nel percorso di sviluppo
personale

Per comprendere il legame tra spiritualita e QdV € utile chiarire di che cosa parliamo
quando diciamo “spiritualita”. Una delle trasformazioni pit significative degli ultimi
decenni consiste proprio nello spostamento da una definizione riduttiva, centrata esclu-
sivamente su pratiche e dottrine religiose, a una definizione pit ampia che include il
modo in cui la persona cerca significato, coerenza e appartenenza (Cooper-Effa et al.,
2001; Estanek, 2006).

Swinton ha descritto la spiritualita come un movimento umano verso senso e scopo,
una conoscenza che non si esaurisce nel “sapere” ma coinvolge relazioni significative,
amore, valore assoluto e percezione del sacro che circonda la vita (Swinton, 2001, 2002).
In questa definizione c¢’é un punto essenziale: spiritualita non € un settore della vita

32 M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



separato dal resto; & un modo di abitare il resto. E la qualita del rapporto con sé, con
[’altro, con il mondo, con il limite, con il mistero.

Per questo, la celebre affermazione attribuita a Teilhard de Chardin - “non siamo
esseri umani che fanno un’esperienza spirituale, ma esseri spirituali che fanno un’e-
sperienza umana” - viene spesso richiamata per sottolineare che la spiritualita non si
aggiunge dall’esterno, ma attraversa la struttura dell’'umano (Furey, 1993). In termini
psicologici, Emmons ha parlato di spiritualita come “ricerca del sacro”: un processo
dinamico con cui la persona tenta di comprendere e connettersi con il divino o con
cio che percepisce come trascendente (Emmons, 1999). In ambito clinico e palliativo,
Puchalski e colleghi hanno insistito sul fatto che la spiritualita riguarda il modo in cui
si cercano e si trovano significato ultimo, scopo e connessione, anche con un potere
trascendente (Puchalski et al., 2014).

Queste definizioni convergono su un punto: spiritualita come spazio della domanda
di senso e della relazione. E una dimensione che pud essere vissuta in forma confessio-
nale, ma anche in forme non confessionali, attraverso valori, appartenenze, pratiche di
cura, esperienze di meraviglia, riconciliazione, speranza. In una prospettiva pit recente
e “laica”, autori come Brené Brown hanno mostrato come vulnerabilita, autenticita e
connessione siano luoghi in cui la spiritualita puo emergere anche senza linguaggio
religioso, perché toccano lintimita del valore e dell’appartenenza (Brown, 2010). La
spiritualita non € un privilegio di chi “crede molto”, ma una possibilita che attraversa
I’'umano in quanto umano (Egan, 2010).

Una delle intuizioni pit feconde, quando si collega spiritualita e QdV, € che la spiritualita
diventa particolarmente rilevante nelle “transizioni” della vita: passaggi, fratture, perdite,
momenti in cui cio che era stabile non lo € pil. Disabilita, malattia mentale, cambiamenti
di ruolo, lutti, ingresso o uscita da servizi, evoluzioni del quadro clinico, invecchiamento:
sono tutte transizioni che, oltre ai bisogni pratici, riattivano domande di senso.

Sul piano della QdV, questo significa che non basta intervenire su variabili esterne
se non si intercetta il modo in cui la persona interpreta cio che vive. Due persone con
condizioni simili possono descrivere livelli molto diversi di qualita di vita: la differenza
spesso non sta solo nelle risorse materiali, ma nel modo in cui la vita viene letta come
ancora degna, ancora abitabile. In queste differenze, la spiritualita agisce come cornice di
significato, come sostegno di identita, come generatrice di speranza e di appartenenza.

Spiritualita: considerazioni storiche e implicazioni interventistiche

Per capire |'urgenza attuale di integrare spiritualita e QdV, bisogna riconoscere una
storia di rimozione. Nel campo della salute mentale, la spiritualita € stata a lungo mar-
ginalizzata anche per ragioni storiche e teoriche. A cavallo tra XIX e XX secolo, alcune
interpretazioni della religione come fenomeno patologico o regressivo hanno contribuito
a separare religiosita/spiritualita e pratica clinica. Questa separazione € stata rafforzata
da approcci istituzionalizzanti e medicalizzanti, concentrati sui deficit e poco sensibili
alle dimensioni esistenziali dell’esperienza (Koenig, 2009).

Nel caso delle disabilita del neurosviluppo, la rimozione € stata ancora pitl marcata. Si
€ spesso presunto che la spiritualita richiedesse pensiero astratto e linguaggio simbolico
complesso. Ne € derivato un pregiudizio “cognitivista”: se una persona ha compromissioni
intellettive significative, allora non avrebbe accesso a dimensioni interiori, trascendenti o
intangibili (Swinton, 1997). Su questa base, molti interventi in contesti di disabilitd mo-

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 33



derata-grave si sono orientati quasi esclusivamente agli aspetti materiali del benessere
(alimentazione, movimento, routine piacevoli), come se la “vita buona” coincidesse con
la somma di soddisfazioni immediate. Il risultato € che, per molte persone, la spiritualita
non € stata semplicemente ignorata: € stata resa invisibile.

Negli ultimi vent’anni, pero, il quadro € cambiato. Una “inversione di tendenza”:
cresce I'interesse scientifico per il ruolo della spiritualita nei processi psicologici, grazie
a evidenze empiriche sulla sua funzione protettiva e a un cambiamento di paradigma
Verso una visione pit integrata della persona, descrivibile come modello bio-psico-so-
ciale-spirituale (D’Souza, 2007; Biissing & Koenig, 2010; Lassi & Mugnaini, 2015). Anche il
movimento per i diritti delle persone con disabilita ha contribuito a spostare |’attenzione
dalla “restitutio ad integrum” al garantire opportunita in tutte le dimensioni della vita,
incluse quelle valoriali e spirituali.

Un tema particolarmente delicato riguarda il modo in cui la dimensione religione-spi-
ritualita puo incidere sia sulla vulnerabilita ai disturbi psichiatrici, sia sulla qualita della
valutazione clinica. Da un lato, alcune evidenze suggeriscono che spiritualita e religiosita
possano essere associate a minore rischio o minore gravita di depressione e abuso di
sostanze, e in generale a una migliore capacita di coping; dall’altro, esistono situazioni
in cui esperienze spirituali intense possono essere confuse con fenomeni psicotici o
dissociativi, soprattutto quando la valutazione clinica non € culturalmente competente
(Koenig et al., 2001; Koenig et al., 2012).

L'integrazione della dimensione spirituale nella prevenzione e nei trattamenti pud miglio-
rare esiti e benessere, ma richiede competenza, dialogo e capacita di distinguere esperienza
spirituale da psicopatologia senza riduzionismi (Koenig et al., 2001; Koenig et al., 2012).

Le persone con disabilita del neurosviluppo presentano, in media, una maggiore vul-
nerabilita psicologica rispetto alla popolazione generale (Cooper et al., 2007; Cervantes
& Matson, 2015; Russell et al., 2016). Proprio per questo, appare paradossale che siano
state a lungo escluse da un’attenzione sistematica alla spiritualita, che invece pud agire
come risorsa protettiva e come contesto di inclusione.

Il pregiudizio piu diffuso & che una compromissione intellettiva severa impedisca di
comprendere contenuti interiori o trascendenti. Al contrario, la spiritualita non risulta
essere necessariamente legata al pensiero astratto, ma pud essere radicata in dimen-
sioni emotive, relazionali e morali. Centrale € la ridefinizione contemporanea dell’intel-
ligenza: non solo logico-deduttiva, ma anche emotiva, sociale, morale. Secondo questa
prospettiva, proprio le capacita emotive e morali potrebbero essere condizioni cruciali
per l'esperienza spirituale, mentre |’astrazione logica non sarebbe né sufficiente né
necessaria (Scuticchio & Bertelli, 2015).

Qui si apre un punto decisivo per la QdV: se gli operatori e le comunita non possiedono
categorie interpretative per riconoscere la spiritualita non verbale o non concettuale,
rischiano di privare la persona di opportunita e di linguaggi attraverso cui esprimere
pace, appartenenza, fiducia.

Benessere Spirituale: un ponte operativo fra spiritualita e qualita di vita

Per integrare la spiritualita nella QdV in modo scientificamente robusto, Bertelli e
colleghi (2025) valorizzano il concetto di Benessere Spirituale (BSp). 'idea é semplice e
potente: se la spiritualita incide sulla QdV, occorre un linguaggio operativo per descri-
verla e, quando possibile, misurarla. Il BSp viene inteso come capacita della persona di

34 M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



vivere la propria spiritualita in modo attivo e coerente, lungo traiettorie che dipendono
dal contesto socioculturale (Imam et al., 2009).

La letteratura, in modo ampiamente convergente, descrive il BSp con due dimensioni:
una verticale, orientata a un’entita o potere superiore, e una orizzontale, orientata a obiet-
tivi, soddisfazioni e relazioni (Ellison, 1983; Cooper-Effa et al., 2001; Monod et al., 2011).

Questa distinzione € preziosa anche clinicamente, perché permette di riconoscere che
una persona puo avere un forte benessere esistenziale anche senza una forte religiosita
confessionale, e viceversa. In termini di QdV, significa che pace interiore, speranza e
Senso possono essere coltivati attraverso vie diverse.

Tuttavia, [’applicazione di tali strumenti alle persone con disabilita del neurosviluppo
resta ancora limitata, evidenziando un’importante area di sviluppo per la ricerca futura.

Strumenti come la Spiritual Well-Being Scale e il WHOQOL-SRPB hanno consentito di
misurare questa dimensione in modo sistematico, mostrando forti correlazioni con il
benessere psicologico, la salute mentale e la soddisfazione di vita.

La Spiritual Well-Being Scale (SWBS) € uno degli strumenti piu diffusi nella letteratura,
sviluppato per misurare la percezione della “QdV spirituale” e articolato in benessere
religioso (rapporto con Dio) e benessere esistenziale (soddisfazione di vita e contesto)
(Paloutzian & Ellison, 1982; Moberg, 1971; Moberg & Brusek, 1978; Moberg, 1979; Boivin
et al., 1999). Le qualita psicometriche sono state considerate solide e lo strumento é
stato adattato in molti paesi (Phillips et al., 2006; Koenig & Cohen, 2002; Musa & Pevalin,
2012; Paloutzian et al., 2012). Questo conferma che la spiritualita pud essere trattata
con serieta scientifica, senza “spiritualizzare” la scienza.

Un passaggio chiave ¢ il ruolo dell’Organizzazione Mondiale di Sanita (OMS). Nello svi-
luppo degli strumenti WHOQOL-100 e WHOQOL-BREF, la spiritualita € stata inclusa tra i domini
rilevanti grazie a focus group interculturali. Inoltre, ’'OMS ha riconosciuto la necessita di uno
strumento dedicato, capace di valutare spiritualita, religiosita e credenze personali in modo
interculturale: nasce cosi il WHOQOL-SRPB (WHOQOL-SRPB Group, 2006). Qui la spiritualita non
é ridotta a religione: include attribuzione di significato alla vita, “awe” (stupore e timore
reverenziale), senso di completezza, integrazione, speranza, pace interiore, ottimismo, ar-
monia (WHOQOL-SRPB Group, 2006). Fleck e Skevington chiariscono che, ad esempio, la pace
interiore € definita come esperienza che nasce nella persona e puo essere legata alla rela-
zione con Dio, ma anche a principi trascendenti o a valori morali (Fleck & Skevington, 2007).

E importante sottolineare un limite: gli strumenti SWBS e WHOQOL-SRPB sono stati
usati raramente con persone con disabilita del neurosviluppo, con dati che spesso deri-
vano da campioni generali (WHOQOL-SRPB Group, 2006). Qui, dunque, emerge una sfida
cruciale. Se la misurazione richiede autovalutazione verbale e riflessiva, come possiamo
includere efficacemente chi comunica in modo diverso o non verbale? La risposta non €&
rinunciare alla dimensione spirituale, ma esige invece di innovare i metodi di valutazio-
ne, di adattare i linguaggi e di integrare ['osservazione partecipata e i proxy informati,
garantendo che la voce della persona sia preservata.

Un dettaglio significativo riguarda anche il Personal Wellbeing Index (PWI). In alcune
versioni la spiritualita € stata introdotta come dominio opzionale e poi rimossa perché
non risultava rilevante per un numero significativo di persone (International Wellbeing
Group, 2013). Questo dato non suggerisce che la spiritualita sia irrilevante in assoluto;
suggerisce piuttosto che la rilevanza € culturalmente e personalmente variabile e che
gli strumenti devono essere sensibili a tale variabilita.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 35



Modelli di qualita di vita e spiritualita: evidenze di impatto e correlazioni trasversali

Nonostante [’ampio riconoscimento della sua crucialita, la collocazione teorica della
spiritualita all’interno dei modelli di QdV é tutt’altro che univoca. La sua inclusione e
il suo peso concettuale variano significativamente a seconda dell’impianto adottato.

Nel modello della Quality of Life Research Unit di Toronto, I’“Essere Spirituale” é
un’area principale, dentro la macroarea dell’Essere insieme all’Essere Fisico e Psicologico
(Brown et al., 1997). La spiritualita & articolata su piu livelli: personale (cio che si sente
dentro), relazionale (significato delle relazioni intime), secolare (principi immanenti
come umanita o nazione), sacro (principi trascendenti come natura o Dio) (Renwick &
Brown, 1996; Liégeois, 2014). Questo impianto € particolarmente prezioso per le disabi-
lita del neurosviluppo perché consente di riconoscere spiritualita anche in forme non
confessionali e non verbali.

Il modello valuta la QdV spirituale incrociando importanza attribuita e soddisfazione
percepita. Ne deriva una conseguenza pratica: punteggi bassi non dipendono solo da
“poca spiritualita”, ma spesso da uno squilibrio tra quanto una dimensione conta e
quanto viene soddisfatta. In altre parole, se per una persona la spiritualita € importante
ma non ha accesso a esperienze spirituali, la QdV spirituale sara bassa e cio puo avere
ricadute su tutta la QdV. Questo € un punto etico: |’esclusione spirituale diventa una
forma di deprivazione.

Altri modelli trattano la spiritualita come dominio aggiuntivo, non centrale. Ad esempio,
nel ComQol-I5 e nel PWI-ID, la spiritualita/religione & considerata opzionale o aggiuntiva,
e alcune analisi hanno suggerito che aggiunga poca varianza rispetto ai domini principali,
almeno in certi campioni e con certe modalita di misura (Cummins, 1997a; Cummins,
1997b; Cummins & Lau, 2005). Il Capitolo 7 non nega questi dati, ma implicitamente invita
a leggerli con cautela: se la misura € ridotta, se gli item sono pochi, se la spiritualita é
culturalmente espressa in modo differente, la “poca varianza” puo essere un artefatto
metodologico pit che un verdetto antropologico.

Infine, alcuni strumenti derivati dal modello di Schalock e Verdugo non includono la
spiritualita come dominio specifico; al massimo, la religione appare come sotto-indica-
tore dentro il benessere emotivo o altre aree (Schalock & Verdugo, 2002). Questo quadro
comparativo dice una cosa: la spiritualita € riconosciuta, ma la sua collocazione teorica
é ancora instabile. E quando una dimensione € teoricamente instabile, spesso rischia
di essere praticamente trascurata.

Una mappatura sistematica condotta da Bertelli e collaboratori sul rapporto tra spiri-
tualita e QdV nei modelli e negli strumenti per DI e ASD con marcate difficolta cognitive
e comunicative (Bertelli et al., 2020) ha indagato tre questioni: come "approccio QdV
viene applicato alla spiritualita, quale impatto la spiritualita ha sulla QdV, quali strumenti
di misurazione vengono usati. | risultati, coerenti con la letteratura generale, indicano
che spiritualita e QdV sono fortemente connesse e che la spiritualita puo avere impatto
significativo sulla vita delle persone con DI e/o ASD in diverse culture (Brown ¢ Brown,
2009). Studi che utilizzano strumenti includenti spiritualita, come BASIQ, hanno riporta-
to correlazioni robuste tra ’area dell’essere spirituale e molte altre aree della QdV, in
particolare essere fisico, essere psicologico, sviluppo personale e relazioni (Brown et
al., 1997; Bertelli et al., 2010; Bertelli et al., 2016). Questo dato € decisivo: la spiritualita
non “sta a parte”, ma dialoga con corpo, mente e relazioni. Se cambia la spiritualita,
spesso cambiano anche motivazione, autostima, partecipazione, umore; e viceversa.

36 M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



Il volume di Bertelli e Bianco riporta anche un’ipotesi interessante: la spiritualita
potrebbe essere, per queste persone, persino pill importante che nella popolazione
generale, come elemento centrale di un sottosistema culturale trasversale alle culture
etniche, in cui alcune componenti sono meno ricche o meno articolate, e dunque la
spiritualita pud fungere da asse di integrazione (Crotty & Doody, 2016). Questa non €
una glorificazione romantica della disabilita; € un invito a riconoscere che in alcune tra-
jettorie di vita, dove molte possibilita sono limitate, le dimensioni interiori e relazionali
acquistano un peso specifico maggiore.

Impatto sulla salute mentale e fisica: cosa suggeriscono le evidenze

Nel discutere il rapporto tra spiritualita e qualita di vita, gli autori richiamano un filone
di studi che collega il benessere spirituale a diversi indicatori di salute e adattamento.
In sintesi, punteggi pil elevati di benessere spirituale tendono ad associarsi a risorse
personali come orientamento agli scopi, energia motivazionale e valutazione positiva di
sé, oltre che a una maggiore partecipazione a pratiche religiose; al contrario, emergono
legami inversi con esperienze di isolamento e con forme pil marcate di ripiegamento
individualistico (Paloutzian & Ellison, 1982). In prospettiva interculturale, il fatto di
attribuire importanza alla dimensione spirituale e di percepirla come sufficientemente
soddisfacente si accompagna spesso a profili complessivi migliori di benessere, sia sul
versante psicologico sia su quello fisico (Johnstone & Yoon, 2009). La letteratura citata
suggerisce inoltre possibili ricadute su aree eterogenee - dall’equilibrio emotivo e dai
processi di autoregolazione fino a aspetti legati allo stress e alla fisiologia - includendo
indicatori riferiti a immunita, assetti neuroendocrini, rischio psicopatologico e, in alcuni
studi, parametri di salute cardiovascolare (McIntosh & Spilka, 1990; Unterrainer et al.,
2014).

Il volume sottolinea che la ricerca & pit ampia per salute mentale che per salute
fisica e richiama una sintesi: una grande quota di studi avrebbe trovato associazioni tra
coinvolgimento spirituale e minore prevalenza di disturbi mentali, mentre una mino-
ranza avrebbe osservato relazioni opposte (Bonelli & Koenig, 2013). Inoltre, alcuni dati
suggeriscono che i benefici siano pil legati all’intensita della fede/pratica che al tipo di
religione, in campioni multireligiosi.

Qui & importante mantenere un equilibrio interpretativo: correlazione non significa
causalita. Tuttavia, anche senza proclamare “la spiritualita cura”, possiamo sostenere
un’affermazione pitl prudente ma robusta: spiritualita e QdV tendono a muoversi insie-
me in molte traiettorie di vita, e ignorare questa relazione significa perdere una leva
rilevante di benessere.

In un ampio studio (oltre 5.000 persone) dell’OMS, i punteggi SRPB hanno mostrato
correlazioni significative con tutti i domini della QdV WHOQOL; le pit forti con QdV ge-
nerale, benessere psicologico e socializzazione. In analisi di regressione, la spiritualita
risultava tra i domini che spiegavano quota rilevante di varianza della QdV (WHOQOL-SRPB
Group, 2006). Sono riportate anche differenze di genere e istruzione: donne con punteggi
psicologici pitl bassi ma maggiore fede/spiritualita; persone con minore istruzione pit
orientate alla fede ma meno propense alla speranza. E interessante anche ’accettabilita:
la valutazione della spiritualita veniva percepita come utile soprattutto in condizioni di
grave malattia o rischio di sopravvivenza (WHOQOL-SRPB Group, 2006). In altre parole:

N

quando la vita € “al limite”, la spiritualita non € un lusso, ma un bisogno.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 37



Confrontando spiritualita e impatto nella vita tra persone con disabilita e senza disa-
bilita, emergono pitl analogie che differenze (Taylor et al., 2014). Questo punto € decisivo
per la cultura dell’inclusione: non stiamo parlando di una spiritualita “altra”, minore
o “semplificata”, ma di una spiritualita umana, spesso espressa con linguaggi diversi.

La mappatura e altri studi citati segnalano impatti positivi su benessere e QdV, su
salute fisica (minore prevalenza di disturbi; maggiore aspettativa di vita), su prospettiva
di vita e percezione di sé e degli altri (Selway & Ashman, 1998; Scanlan & Snyder, 2010;
Dellassoudas, 2000; Coulter, 2006; Glicksman, 2011). Per persone con sindrome di Down,
il benessere spirituale risulta strettamente connesso a soddisfazione globale e fattori
come equilibrio interiore, relazioni significative, accettazione e crescita attraverso sfide,
scopi e significati, e connessione con una forza superiore (Biissing & Surzykiewicz, 2021).

Interviste dirette a persone con DI, controllate con interviste a caregiver, hanno rile-
vato soddisfazione per preghiera, fede interiore e partecipazione a gruppi religiosi, con
ricadute sull’'umore (Swinton, 1999; Liu et al., 2014). In persone cattoliche, sacramenti
come battesimo, comunione e cresima sono descritti come esperienze altamente si-
gnificative; molti intervistati attribuivano a spiritualita e religiosita un impatto positivo
in termini di amicizia, amore, protezione e aiuto, e riferivano che la fede li aiutava a
comprendere e accettare la disabilita (Liu et al., 2014). Anche I’elaborazione del lutto e
la comprensione della morte possono trovare nella spiritualita una risorsa, come rilevato
in studi irlandesi (McEvoy et al., 2012). Il profilo di riduzione del rischio psichiatrico
riguarda soprattutto ansia, depressione, abuso di sostanze e suicidio (Johnstone et al.,
2012; Bonelli & Koenig, 2013).

Tutto cid sostiene una tesi chiave: la spiritualita non € “un tema in pit” nella disa-
bilita; & un tema che decide il modo in cui la disabilita viene vissuta come vita, non
solo come condizione.

Famiglia, comunita di fede, servizi e operatori

La QdV della persona con disabilita € influenzata dal contesto familiare, ma questa
relazione non & automatica né lineare. Studi mostrano che la QdV individuale e quella
familiare possono divergere e che il loro intreccio riguarda soprattutto ambiti come le
relazioni, il supporto sociale e dei servizi, e le condizioni materiali, confermando la
complessita dei sistemi familiari (Bertelli et al., 2011a).

Sul piano spirituale emerge un paradosso rilevante: la presenza di una vita spirituale
nei genitori non garantisce che vengano offerte al figlio opportunita spirituali adeguate.
La nascita di un bambino con disabilita puo infatti generare una crisi spirituale nella
famiglia, legata al carico assistenziale e all’incertezza per il futuro (Crompton & Jackson,
2004). Al tempo stesso, livelli pit elevati di spiritualita nei genitori risultano associati a
una migliore qualita di vita familiare, a minore stress e a maggiori risorse di adattamento;
tuttavia, non tutte le forme di religiosita hanno effetti protettivi, rendendo necessario
un accompagnamento pastorale e clinico capace di riconoscerne anche le ambivalenze
(Ekas et al., 2009; Shu, 2009).

Il contesto culturale funge da potente mediatore: puo favorire accettazione e sostegno
oppure rinforzare letture punitive della disabilita. In questo senso, sostenere la spiritualita
della famiglia rappresenta una strategia indiretta ma decisiva per promuovere anche il
benessere spirituale della persona con disabilita (Gaventa, 2012a).

Il volume insiste sul ruolo delle comunita di vita, dei servizi e degli operatori. La

38 M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



spiritualita delle persone con DI/ASD riceve spesso attenzione insufficiente non solo nei
servizi laici, ma anche nelle comunita religiose (Rogers-Dulan, 1998; Avery-Wall, 2006;
Stolberg, 2008). Questo dato € coerente con rilevazioni che mostrano, in coorti recluta-
te da servizi residenziali e clinici, punteggi particolarmente bassi proprio nell’area del
benessere spirituale (Bertelli et al., 2011a). E come se la dimensione spirituale fosse la
prima a essere sacrificata quando la cura diventa gestione.

Eppure, la partecipazione alle comunita di fede pué essere un potente generatore
di QdV: accoglienza, qualita dei legami, attivita offerte, senso di appartenenza possono
trasformare pratiche e rituali in esperienze percepite come tra le pit belle e benefiche
della vita (Liu et al., 2014). Il volume riporta anche dati di partecipazione negli USA: su
circa 13.000 adulti con disabilita, meno della meta aveva partecipato almeno una volta a
funzioni religiose nel mese precedente, e poco pill di un terzo aveva partecipato almeno
tre volte; la partecipazione € influenzata da fattori personali e contestuali (etnia, tipo e
livello di disabilita, problemi comportamentali, capacita comunicative, area di residenza,
trasporti), ma resta inferiore rispetto ad altre attivita sociali (Carter et al., 2015). Questo
suggerisce che la barriera non € la “non spiritualita” delle persone, ma l’accessibilita.

Per alcune persone, in particolare anziane con disabilita intellettiva, il beneficio delle
pratiche spirituali risiede anche nella dimensione relazionale: la comunita religiosa puo
costituire uno dei pochi spazi di appartenenza non fondati sulla prestazione o sulla
competenza, con un impatto significativo sulla QdV (Timmins et al., 2024). Tuttavia, la
possibilita di valorizzare questa dimensione dipende in larga misura dalla formazione e
dalla sensibilita degli operatori, spesso limitate dalla scarsa conoscenza del significato
clinico ed esistenziale della spiritualita e influenzate dal background culturale e religioso
di professionisti e famiglie (Swinton, 2002; Gaventa & Coulter, 2014).

Il volume richiama infine una indicazione chiara: nel lavoro in salute mentale é
essenziale rispettare valori spirituali e pratiche religiose delle persone e delle famiglie,
con competenza e senza proselitismo, riconoscendo che |'autodeterminazione spirituale
¢ parte integrante dell’autodeterminazione globale e, quindi, della qualita di vita (Del-
lassoudas, 2000; Moreira-Almeida et al., 2016).

Accessibilita, ruoli, formazione, alleanze e riduzionismi

Il volume dedica ampio spazio a indicazioni operative per rendere la spiritualita
un’opportunita reale di qualita di vita. Ridurre le barriere alla partecipazione nelle co-
munita di fede richiede interventi concreti: ambienti prevedibili e non segreganti, sup-
porti visivi, accompagnamento personalizzato e flessibilita organizzativa (Taylor et al.,
2014). Un esempio particolarmente efficace é la figura del “compagno”, membro della
comunita che affianca la persona durante i riti non come assistente, ma come presenza
fraterna, facilitando comprensione e partecipazione. In questa prospettiva, l'inclusione
non €& semplice ospitalita, ma riconoscimento reciproco: molte persone con disabilita
possono offrire a loro volta sostegno spirituale e relazioni significative, arricchendo la
comunita (McNair & Carter, 2010; Gaventa, 2012b).

Un passaggio decisivo riguarda l’attribuzione di ruoli e responsabilita. ’affidamento di
compiti concreti all’interno delle comunita religiose aumenta partecipazione e senso di
appartenenza, contrastando forme implicite di abilismo che escludono la persona, imma-
ginandola solo come destinataria e non come soggetto attivo (Scanlan & Snyder, 2010).
Analogamente, una lettura rigida dell’“adeguatezza” dei comportamenti durante i riti puo

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 39



generare esclusione: prevedere spazi di movimento, pause e adattamenti sensoriali non &
una concessione, ma un atto autentico di accoglienza, gia sperimentato con successo in
molte comunita europee e nordamericane (0’Brien & 0’Brien, 1997; SPRED, 2016).

Sul versante dei servizi, emerge con forza il tema della formazione. La scarsa at-
tenzione alla spiritualita da parte degli operatori ha spesso impedito di riconoscerla
come leva di qualita di vita. Per questo, il volume sottolinea la necessita di includere
stabilmente la dimensione spirituale nei percorsi formativi, dotando i professionisti di
linguaggi e strumenti adeguati e promuovendo alleanze con le comunita di fede, in
una logica di continuita tra cura e appartenenza (Swinton, 2002; Moreira-Almeida et al.,
2016). Esperienze internazionali mostrano che integrare attivita spirituali nella routine
dei servizi e collaborare con i luoghi di culto favorisce inclusione e contrasto allo stigma,
evidenziando come la spiritualita riguardi anche la cittadinanza e non solo l'interiorita
(Hatton et al., 2004; Newman, 2011).

Infine, integrare spiritualita e qualita di vita richiede di evitare tre riduzionismi: quello
religionistico, che identifica la spiritualita solo con la pratica confessionale; quello cli-
nico, che la considera rilevante solo se produce miglioramenti sintomatologici; € quello
cognitivista, che la nega a chi non puo verbalizzarla. Il Capitolo 7 propone invece una
visione plurale e incarnata della spiritualita, accessibile anche attraverso relazioni, rituali,
musica e corporeita, e invita a considerare la qualita di vita spirituale come ambito che
necessita di progettazione, accessibilita e riconoscimento. In questa prospettiva, ’assenza
di spiritualita non va letta come mancanza individuale, ma spesso come mancanza di
opportunita reali, che la responsabilita dei contesti puo e deve colmare.

Riflessioni conclusive e prospettiche

La spiritualita, a lungo marginale nella disabilita del neurosviluppo e in salute men-
tale, sta riacquistando attenzione anche per il suo stretto rapporto con la QdV. E stata
integrata in strumenti di misura e in modelli teorici; I’orientamento alla vita spirituale e
la soddisfazione che ne deriva si associano a molteplici esiti positivi: dalla regolazione
affettiva alla motivazione, dall’accettazione della condizione al controllo degli impulsi,
dalla riduzione della vulnerabilita psicopatologica all’aumento dell’aspettativa di vita
(Mcintosh ¢ Spilka, 1990; Unterrainer et al., 2014; Bonelli & Koenig, 2013). Tuttavia, resta
una variabilita nei modelli: talvolta spiritualita € dominio primario, talvolta € margina-
lizzata. Questa variabilita teorica si riflette nelle pratiche: cio che non é centrale nel
modello spesso non € centrale nel servizio.

In questo scenario, famiglie, operatori e comunita di fede sono mediatori fondamentali.
Il loro ruolo non é “aggiungere religione”, ma rendere possibile un bene essenziale: che la
persona possa vivere senso, appartenenza, speranza e pace, secondo il proprio linguaggio e
la propria storia. Questo si traduce in una tesi semplice: la QdV senza spiritualita rischia di
diventare benessere senza profondita, mentre la spiritualita senza QdV rischia di diventare
intenzione senza incarnazione. La vita buona, invece, chiede entrambe.

Per il futuro, appare necessario sviluppare ricerca pili qualitativa e partecipata su
come le persone con disabilita del neurosviluppo vivano la spiritualita “nel suo signi-
ficato autentico trascendente” e costruire strumenti e pratiche che non la riducano a
un item, ma la riconoscano come dimensione di vita (Zhang, 2010; Bertelli et al., 2020).
Questo percorso non & solo scientifico. E un atto di giustizia: restituire voce spirituale
a chi é stato a lungo considerato “senza parola”.

40 M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



La qualita di vita
nella disabilita e
nella salute mentale

Definizione e valutazione
per la pratica multidisciplinare

Marco O. Bertelli e Annamaria Bianco

GUIDE .
DISABILITA




42

BIBLIOGRAFIA

Avery-Wall, V. (2006). Are you religion-sensitive? AHA News, 42(17), 8.

Bertelli, M. e Bianco, A. (2025). La qualita di vita nella disabilitd e nella
salute mentale: definizione e valutazione per la pratica multidisciplinare.
Trento: Erickson.

Bertelli, M., Bianco, A., Rossi, M., Scuticchio, D. e Brown, 1. (2011a). Re-
lationship between individual quality of life and family quality of life for
people with intellectual disability living in Italy. Journal of Intellectual Disa-
bility Research, 55(12), 1136-1150.

Bertelli, M., Piva Merli, M., Bianco, A., Lassi, S., La Malfa, G., Placidi, G. F.
e Brown, I. (2011b). A battery of instruments to assess Quality of Life (BA-
SIQ): validation of the Italian adaptation of the Quality of Life Instrument
Package (QoL-IP). Italian jJournal of Psychopathology, 17, 205-212.

Bertelli, M., Bianco, A., Piva Merli, M., Scuticchio, D., Lassi, S., Lorenzoni, L.,
et al. (2016). Psychometric properties of the Italian adaptation of a quality

of life instrument as applied to adults with intellectual and developmental

disabilities. Journal of Policy and Practice in Intellectual Disabilities, 13(3),

227-235.

Bertelli, M. 0., Del Furia, C., Bonadiman, M., Rondini, E., Banks, R. e Las-
si, S. (2020). The relationship between spiritual life and quality of life in
people with intellectual disability and/or low-functioning autism spectrum
disorders. Journal of Religion and Health, 59(4), 1996-2018.

Boivin, M. J., Kirby, A. L., Underwood, L. K. e Silva, H. (1999). Review of the
Spiritual Well-Being Scale. In P. C. Hill & R. W. Hood Jr. (Eds.), Measures of
Religiosity (pp. 382-385). Religious Education Press.

Bonelli, M. e Koenig, H. G. (2013). Mental disorders, religion and spirituality
1990 to 2010: a systematic evidence-based review. Journal of Religion and
Health, 52, 657-673.

Brown, B. (2010). The Gifts of Imperfection. Center City (MN): Hazelden.
Brown, I., Renwick, R. e Raphael, D. (1997). Quality of Life Instrument Pack-
age for adults with developmental disabilities. Toronto: Centre for Health
Promotion, University of Toronto.

Brown, I. e Brown, R. I. (2009). Choice as an aspect of quality of life for
people with intellectual disabilities. Journal of Policy and Practice in Intel-

lectual Disabilities, 6, 10-17.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



Biissing, A. e Koenig, H. G. (2010). Spiritual needs of patients with chronic
diseases. Religions, 1, 18-27.

Biissing, A. e Surzykiewicz, ). (2021). Spiritual Needs of Persons with Down
Syndrome. In A. Biissing (Ed.), Spiritual Needs in Research and Practice.
London: Palgrave Macmillan.

Carter, E. W., Kleinert, H. L., LoBianco, T. F., Sheppard-Jones, K., Butler, L. N.
e Tyree, M. S. (2015). Congregational Participation of a National Sample of
Adults With Intellectual and Developmental Disabilities. Intellectual and De-
velopmental Disabilities, 53(6), 381-393.

Cervantes, P. E. e Matson, J. L. (2015). Comorbid symptomology in adults
with ASD and intellectual disability. Journal of Autism and Developmental
Disorders, 45(12), 3961-3970.

Cooper, S. A., Smiley, E., Morrison, J., Williamson, A. e Allan, L. (2007). Men-
tal ill-health in adults with intellectual disabilities: Prevalence and associ-
ated factors. British Journal of Psychiatry, 190, 27-35.

Cooper-Effa, M., Blount, W., Kaslow, N., Rothenberg, R. e Eckman, J. (2001).
Role of spirituality in patients with sickle cell disease. Journal of the Ameri-
can Board of Family Practice, 14(2), 116-122.

Coulter, D. L. (2006). Spiritual valorization and the future of our field. Men-
tal Retardation, 44(1), 64-70.

Crompton, M. e Jackson, R. (2004). Spiritual Well-being of adults with Down
syndrome. The Down Syndrome Education Trust.

Crotty, G. e Doody, 0. (2016). Transcultural care and individuals with an in-
tellectual disability. Journal of Intellectual Disabilities, 20(4), 386-396.

Cummins, R. A. (1997a). The Comprehensive Quality of Life Scale: Adult (5th
ed.). Melbourne: Deakin University.

Cummins, R. A. (1997b). Comprehensive Quality of Life Scale: Intellectual
Disability (ComQol-Is, 5th ed.). Melbourne: Deakin University.

Cummins, R. A. e Lau, A. L. D. (2005). Personal Wellbeing Index: Intellectual
disability manual (3rd ed.). Melbourne: Deakin University.

Dellassoudas, L. (2000). Church and social integration of disabled people.
Greek Orthodox Theological Review, 45, 597-627.

D’Souza, R. (2007). The importance of spirituality in medicine and its appli-
cation to clinical practice. Medical Journal of Australia, 186(10), S57-S59.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 43



44

Egan, D. (2010). Spirituality and the Healing Process: A Christian View. Eu-
gene (OR): Wipf and Stock.

Ekas, N. V., Whitman, T. L. e Shivers, C. (2009). Religiosity, spirituality, and
socioemotional functioning in mothers of children with ASD. Journal of Au-
tism and Developmental Disorders, 39(5), 706-719.

Ellison, C. W. (1983). Spiritual well-being: Conceptualization and measure-
ment. Journal of Psychology and Theology, 11, 330-340.

Emmons, R. A. (1999). The Psychology of Ultimate Concerns. Guilford Press.
Ernandes, M. (2006). Neurobiologia e genesi delle religioni. Alinea.

Estanek, S. M. (2006). Redefining spirituality: A new discourse. College Stu-
dent Journal, 40(2).

Fleck, M. P. e Skevington, S. (2007). Explaining the meaning of the WHO-
QOL-SRPB. Revista de Psiquiatria Clinica, 34(Suppl 1), 67-69.

Furey, R. J. (1993). The Joy of Kindness. Spring Valley (NY): Crossroad.

Gaventa, B. (2012a). Faith and spirituality: Supporting caregivers. In R. C.
Talley & ). E. Crews (Eds.), Multiple dimensions of caregiving and disability.
Springer.

Gaventa, B. (2012b). Lessons in community building from including the
“other”. Journal of Religion, Disability and Health, 16, 231-247.

Gaventa, W. C. e Coulter, D. (2014). Spirituality and Intellectual Disability:
International Perspectives. Routledge.

Glicksman, S. (2011). Supporting religion and spirituality to enhance QdV:
a Jewish perspective. Intellectual and Developmental Disabilities, 49(5),

397-402.

Hatton, C., Turner, S., Shah, R., Rahim, N. e Stansfield, ). (2004). What
about faith? A good practice guide. Foundation for People with Learning
Disabilities.

Imam, S. S., Abdul Karim, N. H., Jusoh, N. R. e Mamad, N. E. (2009). Malay
version of the SWBS. The Journal of Behavioral Science, 4(1), 59-69.

International Wellbeing Group (2013). Personal Wellbeing Index (sth ed.).
Australian Centre on Quality of Life.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



Johnstone, B. e Yoon, D. P. (2009). Relationships between the Brief Multidi-
mensional Measure of Religiousness/Spirituality and health outcomes for a
heterogeneous rehabilitation population. Rehabilitation Psychology, 54(4),

422-431.

Johnstone, B., Yoon, D. P,, Cohen, D., Schopp, L. H., McCormack, G., Camp-
bell, J. e Smith, M. (2012), Relationships among spirituality, religious prac-
tices, personality factors, and health for five different faith traditions. Jour-
nal of Religion and Health, 51(4), 1017-1041.

Koenig, H. G. (2009). Research on religion, spirituality, and mental health: A
review. Canadian Journal of Psychiatry, 54(5), 283-291.

Koenig, H. G. e Cohen, H. J. (2002). The Link Between Religion and Health.
New York Oxford University Press.

Koenig, H. G., McCullough, M. E. e Larson, D. B. (2001). Handbook of Reli-
gion and Health. New York: Oxford University Press.

Koenig, H. G., King, D. e Carson, V. B. (2012). Handbook of Religion and
Health (2nd ed.). New York: Oxford University Press.

Lassi, S. e Mugnaini, D. (2015). Role of religion and spirituality on mental
health and resilience: There is enough evidence. International Journal of
Emergency Mental Health and Human Resilience, 17(3), 661-663.

Liégeois, A. (2014). Quality of life without spirituality? A theological reflec-
tion on the quality of life of persons with intellectual disabilities. Journal of
Disability and Religion, 78(4), 303-317.

Liu, E. X., Carter, E. W., Boehm, T. L., Annandale, N. H. e Taylor, C. E. (2014).
Intheir own words: The place of faith in the lives of young people with au-
tism and intellectual disability. Journal of Intellectual and Developmental
Disability, 52(5), 388-404.

McEvoy, J., Machale, R. e Tierney, E. (2012). Concept of death and percep-
tions of bereavement in adults with intellectual disabilities. Journal of In-
tellectual Disability Research, 56(2), 191-203.

Mcintosh, D. e Spilka, B. (1990). Religion and physical health: The role of
personal faith and control beliefs. Research in the Social Scientific Study of
Religion, 2,167-194.

McNair, J. e Carter, E. W. (2010). Special issue: Inclusive Christian religious
education (Part 1and 2). Journal of Religion, Disability and Health, 14, 221-
222.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 45



46

Moberg, D. 0. (1971). Spiritual well-being: Background. Washington D. C.:
University Press of America.

Moberg, D. 0. (1979). The development of social indicators of spiritual
well-being for quality of life research: Prospects and problems. Sociological
Analysis, 40, 11-26.

Moberg, D. 0. e Brusek, P. M. (1978). Spiritual well-being: A neglected sub-
ject in quality of life research. Social Indicators Research, 5, 303-323.

Monod, S., Brennan, M., Rochat, E., Martin, E., Rochat, S. e Biila, C. .
(2011). Instruments measuring spirituality in clinical research: A systematic
review. Journal of General Internal Medicine, 26(11), 1345-1357.

Moreira-Almeida, A., Sharma, A., van Rensburg, B. J., Verhagen, P. ]. e Cook,
C. C. H. (2016). WPA position statement on spirituality and religion in psy-
chiatry. World Psychiatry, 75(1), 87-88.

Musa, A. S. e Pevalin, D. J. (2012). An Arabic version of the spiritual
well-being scale. International Journal for the Psychology of Religion, 22(2),

119-134.

Newman, B. J. (2011). Autism and your church: Nurturing the spiritual
growth of people with autism spectrum disorder (2nd ed.). Grand Rapids,
(M1): Zondervan.

0’Brien, ). e 0’Brien, C. L. (1997). Members of each other: Building com-
munity in company with people with disabilities. Toronto, (CA): Inclusion
Press.

Paloutzian, R. F. e Ellison, C. W. (1982). Loneliness, spiritual well-being, and
quality of life. Journal of Psychology and Theology, 10, 224-237.

Paloutzian, R. F., Buford, R. K. e Wildman, A. J. (2012). Spiritual well-being
scale: Mental and physical health relationships. In M. R. Cobb, C. M. Pu-
chalski, & B. Rumbold (Eds.), Oxford textbook of spirituality in healthcare
(pp. 353-358). Oxford: Oxford University Press.

Phillips, K. D., Mock, K. S., Bop, C. M., Dudgeon, W. A. e Hand, G. A. (2006).
Spiritual well-being, sleep disturbance and mental and physical health
status in HIV-infected individuals. Issues in Mental Health Nursing, 27,

125-139.

Puchalski, C. M., Vitillo, R., Hull, S. K. e Reller, N. (2014). Improving the
spiritual dimension of whole person care. Journal of Palliative Medicine, 17,
642-656.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



Renwick, R., & Brown, 1. (1996). The centre for health promotion’s concep-

tual approach to quality of life: Being, belonging, and becoming. In R. Ren-
wick, 1. Brown e M. Nagler (Eds.), Quality of life and health promotion and

rehabilitation: Conceptual approaches, issues and applications (pp. 75-86).
London: Sage.

Rogers-Dulan, J. (1998). Religious connectedness among urban African
American families who have a child with disabilities. Mental Retardation,

36, 91-103.

Russell, A. J., Murphy, C. M., Wilson, E., Gillan, N., Brown, C., Robertson, D.
M., et al. (2016). The mental health of individuals referred for assessment
of autism spectrum disorder in adulthood: A clinic report. Autism, 20(s),
623-627.

Scanlan, A. e Snyder, L. (2010). Rhythms of grace: Worship and faith forma-
tion for children and families with special needs. Nashville, TN: Morehouse
Education Resources.

Schalock, R. L. e Verdugo, M. A. (2002). Handbook on Quality of Life for Hu-
man Service Practitioners. American Association on Mental Retardation.

Scuticchio, D. e Bertelli, M. 0. (2015) La spiritualitd come strumento di mi-
glioramento della qualita di vita delle persone con disabilita intellettiva.
Disponibile da https://crea-sansebastiano.misericordia.firenze.it/it/artico-
lo/244

(u.a. 1/09/2025).

Selway, D. Ashman, A. F. (1998). Disability, religion and health: A literature
review in search of the spiritual dimensions of disability. Disability and So-

ciety, 73(3), 429-439.

Shu, B. C. (2009). Quality of life of family caregivers of children with au-
tism: The mother’s perspective. Autism, 73(1), 81-91.

SPRED (Special Religious Development) (2016). Disponibile da http://www.
spred.org.uk (u. a. 15/12/2025).

Stolberg, T. L. (2008). Attending to the spiritual through the teaching of sci-
ence: a study of preservice primary teachers’ attitudes. International Jour-
nal of Children’s Spirituality, 73, 71-180.

Swinton, J. (1997). Restoring the image: Spirituality, faith, and cognitive dis-
ability. Journal of Religion and Health, 56(1), 21-28.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 47



48

Swinton, J. (1999). Reclaiming the soul: A spiritual perspective onforensic
nursing. In A. Kettles & D. Robinson (Eds.), Forensic nursing and the multi-
disciplinarycare of the mentally disordered offender. London: Jessica Kingsley.

Swinton, J. (2001). Spirituality in mental health care: Rediscovering a for-
gotten dimension. London: Jessica Kingsley.

Swinton, J. (2002). Spirituality and the lives of people with learning disabil-
ities. The Tizard Learning Disability Review, 7(4), 29-35.

Taylor, C., Carter, E. W., Annandale, N. H., Boehm, T. L. € Logeman, A. K.
(2014). Welcoming people with developmental disabilities and their fami-
lies: Apractical guide for congregations. Vanderbilt: Kennedy Center.

Timmins, F., McCausland, D., Brennan, D., Sheerin, F.,, Luus, R., McCallion,
P. e McCarron, M. (2024), A national cohort study of spiritual and religious
practices of older people with intellectual disability. Journal of Intellectual
Disabilities, 28(2), 533-548.

Unterrainer, H. F,, Lewis, A. |. e Fink, A. (2014). Religious/spiritual well-be-
ing, personality and mental health: A review of results and conceptual is-
sues. Journal of Religion and Health, 53(2), 382-392

WHOQoL SRPB Group (2006). A cross-cultural study of spirituality, religion,
and personal beliefs as components of quality of life. Social Science &
Medicine, 62(6), 1486-1497.

Zhang, K. C. (2010). Spirituality and disabilities: Implications for special

education. Journal of Intellectual and Developmental Disability, 48(4), 299-
302.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



