
31M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

di Marco O. Bertelli, Annamaria Bianco - CREA (Centro Ricerca E Ambulatori), Fondazione 
	 San Sebastiano della Misericordia di Firenze, Firenze

la qualità di vita 
nella disabilità e 
nella salute mentale

Abstract
La qualità di vita (QdV) è un paradigma chiave nella disabilità e nella salute mentale 

perché supera la riduzione della cura a esiti clinici e funzionali, includendo dimensioni 
soggettive, relazionali e valoriali. Tra queste, la spiritualità è stata storicamente trascu-
rata, soprattutto nelle persone con disabilità del neurosviluppo e importanti difficoltà 
cognitive e comunicative, a causa di pregiudizi teorici e di difficoltà di misurazione. L’ar-
ticolo esplora, in prospettiva bio-psico-sociale-spirituale, il legame tra spiritualità e QdV, 
assumendo come riferimento i modelli e le evidenze presentate in un capitolo dedicato 
all’interno del volume La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale (2025). 
Viene mostrato come la spiritualità, intesa come ricerca di senso, scopo, connessione 
e apertura al trascendente, costituisca un determinante rilevante del benessere globa-
le e possa influenzare salute mentale e fisica, resilienza, coping, inclusione sociale e 
percorsi di recovery. Il concetto di Benessere Spirituale (BSp) è discusso come costrutto 
operativo e misurabile, con attenzione a strumenti e domini (SWBS; WHOQOL-SRPB) e ai 
limiti della loro applicazione nelle disabilità del neurosviluppo. Si approfondisce inoltre 
il ruolo di famiglie, servizi, operatori e comunità di fede come mediatori dell’accesso 
alla spiritualità e della sua traduzione in opportunità concrete di vita buona. Si conclude 
proponendo una cornice pratica e culturale per integrare la dimensione spirituale nei 
progetti personalizzati e nelle comunità, come esigenza scientifica ed etica.

Nel lessico della salute e delle politiche sociali, “qualità di vita” (QdV) è diventata 
una parola-ponte: collega la clinica con l’etica, la riabilitazione con la quotidianità, la 
misurazione con il significato. In particolare nel campo della disabilità e della salute 
mentale, essa funziona come correttivo a due rischi speculari. Il primo è la riduzione 
della persona a diagnosi e sintomi, come se la vita potesse essere descritta integralmen-



32 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

te da un elenco di deficit. Il secondo è la tentazione opposta: parlare di benessere in 
modo vago, disancorato da evidenze, senza criteri e senza responsabilità. Il paradigma 
della QdV nasce proprio per stare nel mezzo: riconoscere la complessità dell’esperienza 
umana e, nello stesso tempo, renderla osservabile, progettuale, valutabile (Brown et 
al., 1997; Cummins, 1997a).

Il volume La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale di Bertelli e Bianco 
(2025), si colloca pienamente in questa traiettoria culturale e scientifica, proponendo 
una visione complessa e profondamente umana del benessere, capace di tenere insieme 
limiti e desideri, vulnerabilità e dignità, oggettività e vissuto soggettivo.

Fin dalle pagine introduttive, il testo invita a un cambio di paradigma: non si tratta 
più di inseguire un’idea astratta di felicità o di normalità, ma di interrogarsi su che cosa 
renda una vita degna di essere vissuta per quella persona concreta, in quel contesto 
specifico, con quelle risorse e quelle fragilità. In questa prospettiva, la qualità di vita 
non è un traguardo da raggiungere, bensì un processo dinamico, un equilibrio sempre 
provvisorio tra bisogni universali e significati personali.

È proprio all’interno di questo quadro che emerge con forza la dimensione della spiri-
tualità. Non come elemento accessorio, né come semplice espressione di religiosità, ma 
come dimensione costitutiva della qualità di vita, soprattutto quando la vita è segnata 
dalla disabilità o dalla sofferenza psichica. La spiritualità, intesa come ricerca di senso, 
di connessione e di valore ultimo, attraversa trasversalmente tutte le altre dimensioni 
della qualità di vita e ne costituisce, spesso, il fondamento silenzioso.

Anticipare già in questa sede il ruolo della spiritualità significa riconoscere che, 
laddove vengono meno le certezze, le autonomie e le prestazioni, la domanda di senso 
non scompare, ma si intensifica. È proprio nei territori della fragilità che la spiritualità 
rivela la sua funzione essenziale: custodire il significato della vita quando essa non 
corrisponde più ai modelli dominanti di successo, efficienza o indipendenza.

Il capitolo 7 del volume, dedicato a “Qualità di vita e spiritualità”, mette in luce 
come la spiritualità sia da sempre intrecciata al benessere mentale e come, in epoca 
contemporanea, abbia ampliato i suoi confini oltre la religiosità istituzionale, includendo 
ricerca di senso, scopo, connessione e relazione con il sacro o il trascendente (Cooper-Effa 
et al., 2001; Estanek, 2006; Swinton, 2001, 2002). Da questa base, qui si sviluppa una 
riflessione più ampia: se la QdV è davvero centrata sulla persona, non può ignorare ciò 
che per molte persone “tiene in piedi” la persona stessa.

La spiritualità come significato esistenziale e relazionale nel percorso di sviluppo 
personale

Per comprendere il legame tra spiritualità e QdV è utile chiarire di che cosa parliamo 
quando diciamo “spiritualità”. Una delle trasformazioni più significative degli ultimi 
decenni consiste proprio nello spostamento da una definizione riduttiva, centrata esclu-
sivamente su pratiche e dottrine religiose, a una definizione più ampia che include il 
modo in cui la persona cerca significato, coerenza e appartenenza (Cooper-Effa et al., 
2001; Estanek, 2006).

Swinton ha descritto la spiritualità come un movimento umano verso senso e scopo, 
una conoscenza che non si esaurisce nel “sapere” ma coinvolge relazioni significative, 
amore, valore assoluto e percezione del sacro che circonda la vita (Swinton, 2001, 2002). 
In questa definizione c’è un punto essenziale: spiritualità non è un settore della vita 



33M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

separato dal resto; è un modo di abitare il resto. È la qualità del rapporto con sé, con 
l’altro, con il mondo, con il limite, con il mistero.

Per questo, la celebre affermazione attribuita a Teilhard de Chardin – “non siamo 
esseri umani che fanno un’esperienza spirituale, ma esseri spirituali che fanno un’e-
sperienza umana” – viene spesso richiamata per sottolineare che la spiritualità non si 
aggiunge dall’esterno, ma attraversa la struttura dell’umano (Furey, 1993). In termini 
psicologici, Emmons ha parlato di spiritualità come “ricerca del sacro”: un processo 
dinamico con cui la persona tenta di comprendere e connettersi con il divino o con 
ciò che percepisce come trascendente (Emmons, 1999). In ambito clinico e palliativo, 
Puchalski e colleghi hanno insistito sul fatto che la spiritualità riguarda il modo in cui 
si cercano e si trovano significato ultimo, scopo e connessione, anche con un potere 
trascendente (Puchalski et al., 2014).

Queste definizioni convergono su un punto: spiritualità come spazio della domanda 
di senso e della relazione. È una dimensione che può essere vissuta in forma confessio-
nale, ma anche in forme non confessionali, attraverso valori, appartenenze, pratiche di 
cura, esperienze di meraviglia, riconciliazione, speranza. In una prospettiva più recente 
e “laica”, autori come Brené Brown hanno mostrato come vulnerabilità, autenticità e 
connessione siano luoghi in cui la spiritualità può emergere anche senza linguaggio 
religioso, perché toccano l’intimità del valore e dell’appartenenza (Brown, 2010). La 
spiritualità non è un privilegio di chi “crede molto”, ma una possibilità che attraversa 
l’umano in quanto umano (Egan, 2010).

Una delle intuizioni più feconde, quando si collega spiritualità e QdV, è che la spiritualità 
diventa particolarmente rilevante nelle “transizioni” della vita: passaggi, fratture, perdite, 
momenti in cui ciò che era stabile non lo è più. Disabilità, malattia mentale, cambiamenti 
di ruolo, lutti, ingresso o uscita da servizi, evoluzioni del quadro clinico, invecchiamento: 
sono tutte transizioni che, oltre ai bisogni pratici, riattivano domande di senso.

Sul piano della QdV, questo significa che non basta intervenire su variabili esterne 
se non si intercetta il modo in cui la persona interpreta ciò che vive. Due persone con 
condizioni simili possono descrivere livelli molto diversi di qualità di vita: la differenza 
spesso non sta solo nelle risorse materiali, ma nel modo in cui la vita viene letta come 
ancora degna, ancora abitabile. In queste differenze, la spiritualità agisce come cornice di 
significato, come sostegno di identità, come generatrice di speranza e di appartenenza.

Spiritualità: considerazioni storiche e implicazioni interventistiche
Per capire l’urgenza attuale di integrare spiritualità e QdV, bisogna riconoscere una 

storia di rimozione. Nel campo della salute mentale, la spiritualità è stata a lungo mar-
ginalizzata anche per ragioni storiche e teoriche. A cavallo tra XIX e XX secolo, alcune 
interpretazioni della religione come fenomeno patologico o regressivo hanno contribuito 
a separare religiosità/spiritualità e pratica clinica. Questa separazione è stata rafforzata 
da approcci istituzionalizzanti e medicalizzanti, concentrati sui deficit e poco sensibili 
alle dimensioni esistenziali dell’esperienza (Koenig, 2009).

Nel caso delle disabilità del neurosviluppo, la rimozione è stata ancora più marcata. Si 
è spesso presunto che la spiritualità richiedesse pensiero astratto e linguaggio simbolico 
complesso. Ne è derivato un pregiudizio “cognitivista”: se una persona ha compromissioni 
intellettive significative, allora non avrebbe accesso a dimensioni interiori, trascendenti o 
intangibili (Swinton, 1997). Su questa base, molti interventi in contesti di disabilità mo-



34 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

derata-grave si sono orientati quasi esclusivamente agli aspetti materiali del benessere 
(alimentazione, movimento, routine piacevoli), come se la “vita buona” coincidesse con 
la somma di soddisfazioni immediate. Il risultato è che, per molte persone, la spiritualità 
non è stata semplicemente ignorata: è stata resa invisibile.

Negli ultimi vent’anni, però, il quadro è cambiato. Una “inversione di tendenza”: 
cresce l’interesse scientifico per il ruolo della spiritualità nei processi psicologici, grazie 
a evidenze empiriche sulla sua funzione protettiva e a un cambiamento di paradigma 
verso una visione più integrata della persona, descrivibile come modello bio-psico-so-
ciale-spirituale (D’Souza, 2007; Büssing & Koenig, 2010; Lassi & Mugnaini, 2015). Anche il 
movimento per i diritti delle persone con disabilità ha contribuito a spostare l’attenzione 
dalla “restitutio ad integrum” al garantire opportunità in tutte le dimensioni della vita, 
incluse quelle valoriali e spirituali.

Un tema particolarmente delicato riguarda il modo in cui la dimensione religione-spi-
ritualità può incidere sia sulla vulnerabilità ai disturbi psichiatrici, sia sulla qualità della 
valutazione clinica. Da un lato, alcune evidenze suggeriscono che spiritualità e religiosità 
possano essere associate a minore rischio o minore gravità di depressione e abuso di 
sostanze, e in generale a una migliore capacità di coping; dall’altro, esistono situazioni 
in cui esperienze spirituali intense possono essere confuse con fenomeni psicotici o 
dissociativi, soprattutto quando la valutazione clinica non è culturalmente competente 
(Koenig et al., 2001; Koenig et al., 2012).

L’integrazione della dimensione spirituale nella prevenzione e nei trattamenti può miglio-
rare esiti e benessere, ma richiede competenza, dialogo e capacità di distinguere esperienza 
spirituale da psicopatologia senza riduzionismi (Koenig et al., 2001; Koenig et al., 2012).

Le persone con disabilità del neurosviluppo presentano, in media, una maggiore vul-
nerabilità psicologica rispetto alla popolazione generale (Cooper et al., 2007; Cervantes 
& Matson, 2015; Russell et al., 2016). Proprio per questo, appare paradossale che siano 
state a lungo escluse da un’attenzione sistematica alla spiritualità, che invece può agire 
come risorsa protettiva e come contesto di inclusione.

Il pregiudizio più diffuso è che una compromissione intellettiva severa impedisca di 
comprendere contenuti interiori o trascendenti. Al contrario, la spiritualità non risulta 
essere necessariamente legata al pensiero astratto, ma può essere radicata in dimen-
sioni emotive, relazionali e morali. Centrale è la ridefinizione contemporanea dell’intel-
ligenza: non solo logico-deduttiva, ma anche emotiva, sociale, morale. Secondo questa 
prospettiva, proprio le capacità emotive e morali potrebbero essere condizioni cruciali 
per l’esperienza spirituale, mentre l’astrazione logica non sarebbe né sufficiente né 
necessaria (Scuticchio & Bertelli, 2015).

Qui si apre un punto decisivo per la QdV: se gli operatori e le comunità non possiedono 
categorie interpretative per riconoscere la spiritualità non verbale o non concettuale, 
rischiano di privare la persona di opportunità e di linguaggi attraverso cui esprimere 
pace, appartenenza, fiducia. 

Benessere Spirituale: un ponte operativo fra spiritualità e qualità di vita
Per integrare la spiritualità nella QdV in modo scientificamente robusto, Bertelli e 

colleghi (2025) valorizzano il concetto di Benessere Spirituale (BSp). L’idea è semplice e 
potente: se la spiritualità incide sulla QdV, occorre un linguaggio operativo per descri-
verla e, quando possibile, misurarla. Il BSp viene inteso come capacità della persona di 



35M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

vivere la propria spiritualità in modo attivo e coerente, lungo traiettorie che dipendono 
dal contesto socioculturale (Imam et al., 2009).

La letteratura, in modo ampiamente convergente, descrive il BSp con due dimensioni: 
una verticale, orientata a un’entità o potere superiore, e una orizzontale, orientata a obiet-
tivi, soddisfazioni e relazioni (Ellison, 1983; Cooper-Effa et al., 2001; Monod et al., 2011). 

Questa distinzione è preziosa anche clinicamente, perché permette di riconoscere che 
una persona può avere un forte benessere esistenziale anche senza una forte religiosità 
confessionale, e viceversa. In termini di QdV, significa che pace interiore, speranza e 
senso possono essere coltivati attraverso vie diverse.

Tuttavia, l’applicazione di tali strumenti alle persone con disabilità del neurosviluppo 
resta ancora limitata, evidenziando un’importante area di sviluppo per la ricerca futura.

Strumenti come la Spiritual Well-Being Scale e il WHOQOL-SRPB hanno consentito di 
misurare questa dimensione in modo sistematico, mostrando forti correlazioni con il 
benessere psicologico, la salute mentale e la soddisfazione di vita. 

La Spiritual Well-Being Scale (SWBS) è uno degli strumenti più diffusi nella letteratura, 
sviluppato per misurare la percezione della “QdV spirituale” e articolato in benessere 
religioso (rapporto con Dio) e benessere esistenziale (soddisfazione di vita e contesto) 
(Paloutzian & Ellison, 1982; Moberg, 1971; Moberg & Brusek, 1978; Moberg, 1979; Boivin 
et al., 1999). Le qualità psicometriche sono state considerate solide e lo strumento è 
stato adattato in molti paesi (Phillips et al., 2006; Koenig & Cohen, 2002; Musa & Pevalin, 
2012; Paloutzian et al., 2012). Questo conferma che la spiritualità può essere trattata 
con serietà scientifica, senza “spiritualizzare” la scienza.

Un passaggio chiave è il ruolo dell’Organizzazione Mondiale di Sanità (OMS). Nello svi-
luppo degli strumenti WHOQOL-100 e WHOQOL-BREF, la spiritualità è stata inclusa tra i domini 
rilevanti grazie a focus group interculturali. Inoltre, l’OMS ha riconosciuto la necessità di uno 
strumento dedicato, capace di valutare spiritualità, religiosità e credenze personali in modo 
interculturale: nasce così il WHOQOL-SRPB (WHOQOL-SRPB Group, 2006). Qui la spiritualità non 
è ridotta a religione: include attribuzione di significato alla vita, “awe” (stupore e timore 
reverenziale), senso di completezza, integrazione, speranza, pace interiore, ottimismo, ar-
monia (WHOQOL-SRPB Group, 2006). Fleck e Skevington chiariscono che, ad esempio, la pace 
interiore è definita come esperienza che nasce nella persona e può essere legata alla rela-
zione con Dio, ma anche a principi trascendenti o a valori morali (Fleck & Skevington, 2007).

È importante sottolineare un limite: gli strumenti SWBS e WHOQOL-SRPB sono stati 
usati raramente con persone con disabilità del neurosviluppo, con dati che spesso deri-
vano da campioni generali (WHOQOL-SRPB Group, 2006). Qui, dunque, emerge una sfida 
cruciale. Se la misurazione richiede autovalutazione verbale e riflessiva, come possiamo 
includere efficacemente chi comunica in modo diverso o non verbale? La risposta non è 
rinunciare alla dimensione spirituale, ma esige invece di innovare i metodi di valutazio-
ne, di adattare i linguaggi e di integrare l’osservazione partecipata e i proxy informati, 
garantendo che la voce della persona sia preservata.

Un dettaglio significativo riguarda anche il Personal Wellbeing Index (PWI). In alcune 
versioni la spiritualità è stata introdotta come dominio opzionale e poi rimossa perché 
non risultava rilevante per un numero significativo di persone (International Wellbeing 
Group, 2013). Questo dato non suggerisce che la spiritualità sia irrilevante in assoluto; 
suggerisce piuttosto che la rilevanza è culturalmente e personalmente variabile e che 
gli strumenti devono essere sensibili a tale variabilità.



36 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Modelli di qualità di vita e spiritualità: evidenze di impatto e correlazioni trasversali
Nonostante l’ampio riconoscimento della sua crucialità, la collocazione teorica della 

spiritualità all’interno dei modelli di QdV è tutt’altro che univoca. La sua inclusione e 
il suo peso concettuale variano significativamente a seconda dell’impianto adottato.

Nel modello della Quality of Life Research Unit di Toronto, l’“Essere Spirituale” è 
un’area principale, dentro la macroarea dell’Essere insieme all’Essere Fisico e Psicologico 
(Brown et al., 1997). La spiritualità è articolata su più livelli: personale (ciò che si sente 
dentro), relazionale (significato delle relazioni intime), secolare (principi immanenti 
come umanità o nazione), sacro (principi trascendenti come natura o Dio) (Renwick & 
Brown, 1996; Liégeois, 2014). Questo impianto è particolarmente prezioso per le disabi-
lità del neurosviluppo perché consente di riconoscere spiritualità anche in forme non 
confessionali e non verbali.

Il modello valuta la QdV spirituale incrociando importanza attribuita e soddisfazione 
percepita. Ne deriva una conseguenza pratica: punteggi bassi non dipendono solo da 
“poca spiritualità”, ma spesso da uno squilibrio tra quanto una dimensione conta e 
quanto viene soddisfatta. In altre parole, se per una persona la spiritualità è importante 
ma non ha accesso a esperienze spirituali, la QdV spirituale sarà bassa e ciò può avere 
ricadute su tutta la QdV. Questo è un punto etico: l’esclusione spirituale diventa una 
forma di deprivazione.

Altri modelli trattano la spiritualità come dominio aggiuntivo, non centrale. Ad esempio, 
nel ComQol-I5 e nel PWI-ID, la spiritualità/religione è considerata opzionale o aggiuntiva, 
e alcune analisi hanno suggerito che aggiunga poca varianza rispetto ai domini principali, 
almeno in certi campioni e con certe modalità di misura (Cummins, 1997a; Cummins, 
1997b; Cummins & Lau, 2005). Il Capitolo 7 non nega questi dati, ma implicitamente invita 
a leggerli con cautela: se la misura è ridotta, se gli item sono pochi, se la spiritualità è 
culturalmente espressa in modo differente, la “poca varianza” può essere un artefatto 
metodologico più che un verdetto antropologico.

Infine, alcuni strumenti derivati dal modello di Schalock e Verdugo non includono la 
spiritualità come dominio specifico; al massimo, la religione appare come sotto-indica-
tore dentro il benessere emotivo o altre aree (Schalock & Verdugo, 2002). Questo quadro 
comparativo dice una cosa: la spiritualità è riconosciuta, ma la sua collocazione teorica 
è ancora instabile. E quando una dimensione è teoricamente instabile, spesso rischia 
di essere praticamente trascurata.

Una mappatura sistematica condotta da Bertelli e collaboratori sul rapporto tra spiri-
tualità e QdV nei modelli e negli strumenti per DI e ASD con marcate difficoltà cognitive 
e comunicative (Bertelli et al., 2020) ha indagato tre questioni: come l’approccio QdV 
viene applicato alla spiritualità, quale impatto la spiritualità ha sulla QdV, quali strumenti 
di misurazione vengono usati. I risultati, coerenti con la letteratura generale, indicano 
che spiritualità e QdV sono fortemente connesse e che la spiritualità può avere impatto 
significativo sulla vita delle persone con DI e/o ASD in diverse culture (Brown & Brown, 
2009). Studi che utilizzano strumenti includenti spiritualità, come BASIQ, hanno riporta-
to correlazioni robuste tra l’area dell’essere spirituale e molte altre aree della QdV, in 
particolare essere fisico, essere psicologico, sviluppo personale e relazioni (Brown et 
al., 1997; Bertelli et al., 2010; Bertelli et al., 2016). Questo dato è decisivo: la spiritualità 
non “sta a parte”, ma dialoga con corpo, mente e relazioni. Se cambia la spiritualità, 
spesso cambiano anche motivazione, autostima, partecipazione, umore; e viceversa.



37M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Il volume di Bertelli e Bianco riporta anche un’ipotesi interessante: la spiritualità 
potrebbe essere, per queste persone, persino più importante che nella popolazione 
generale, come elemento centrale di un sottosistema culturale trasversale alle culture 
etniche, in cui alcune componenti sono meno ricche o meno articolate, e dunque la 
spiritualità può fungere da asse di integrazione (Crotty & Doody, 2016). Questa non è 
una glorificazione romantica della disabilità; è un invito a riconoscere che in alcune tra-
iettorie di vita, dove molte possibilità sono limitate, le dimensioni interiori e relazionali 
acquistano un peso specifico maggiore.

Impatto sulla salute mentale e fisica: cosa suggeriscono le evidenze
Nel discutere il rapporto tra spiritualità e qualità di vita, gli autori richiamano un filone 

di studi che collega il benessere spirituale a diversi indicatori di salute e adattamento. 
In sintesi, punteggi più elevati di benessere spirituale tendono ad associarsi a risorse 
personali come orientamento agli scopi, energia motivazionale e valutazione positiva di 
sé, oltre che a una maggiore partecipazione a pratiche religiose; al contrario, emergono 
legami inversi con esperienze di isolamento e con forme più marcate di ripiegamento 
individualistico (Paloutzian & Ellison, 1982). In prospettiva interculturale, il fatto di 
attribuire importanza alla dimensione spirituale e di percepirla come sufficientemente 
soddisfacente si accompagna spesso a profili complessivi migliori di benessere, sia sul 
versante psicologico sia su quello fisico (Johnstone & Yoon, 2009). La letteratura citata 
suggerisce inoltre possibili ricadute su aree eterogenee – dall’equilibrio emotivo e dai 
processi di autoregolazione fino a aspetti legati allo stress e alla fisiologia – includendo 
indicatori riferiti a immunità, assetti neuroendocrini, rischio psicopatologico e, in alcuni 
studi, parametri di salute cardiovascolare (McIntosh & Spilka, 1990; Unterrainer et al., 
2014).

Il volume sottolinea che la ricerca è più ampia per salute mentale che per salute 
fisica e richiama una sintesi: una grande quota di studi avrebbe trovato associazioni tra 
coinvolgimento spirituale e minore prevalenza di disturbi mentali, mentre una mino-
ranza avrebbe osservato relazioni opposte (Bonelli & Koenig, 2013). Inoltre, alcuni dati 
suggeriscono che i benefici siano più legati all’intensità della fede/pratica che al tipo di 
religione, in campioni multireligiosi.

Qui è importante mantenere un equilibrio interpretativo: correlazione non significa 
causalità. Tuttavia, anche senza proclamare “la spiritualità cura”, possiamo sostenere 
un’affermazione più prudente ma robusta: spiritualità e QdV tendono a muoversi insie-
me in molte traiettorie di vita, e ignorare questa relazione significa perdere una leva 
rilevante di benessere.

In un ampio studio (oltre 5.000 persone) dell’OMS, i punteggi SRPB hanno mostrato 
correlazioni significative con tutti i domini della QdV WHOQOL; le più forti con QdV ge-
nerale, benessere psicologico e socializzazione. In analisi di regressione, la spiritualità 
risultava tra i domini che spiegavano quota rilevante di varianza della QdV (WHOQOL-SRPB 
Group, 2006). Sono riportate anche differenze di genere e istruzione: donne con punteggi 
psicologici più bassi ma maggiore fede/spiritualità; persone con minore istruzione più 
orientate alla fede ma meno propense alla speranza. È interessante anche l’accettabilità: 
la valutazione della spiritualità veniva percepita come utile soprattutto in condizioni di 
grave malattia o rischio di sopravvivenza (WHOQOL-SRPB Group, 2006). In altre parole: 
quando la vita è “al limite”, la spiritualità non è un lusso, ma un bisogno.



38 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Confrontando spiritualità e impatto nella vita tra persone con disabilità e senza disa-
bilità, emergono più analogie che differenze (Taylor et al., 2014). Questo punto è decisivo 
per la cultura dell’inclusione: non stiamo parlando di una spiritualità “altra”, minore 
o “semplificata”, ma di una spiritualità umana, spesso espressa con linguaggi diversi.

La mappatura e altri studi citati segnalano impatti positivi su benessere e QdV, su 
salute fisica (minore prevalenza di disturbi; maggiore aspettativa di vita), su prospettiva 
di vita e percezione di sé e degli altri (Selway & Ashman, 1998; Scanlan & Snyder, 2010; 
Dellassoudas, 2000; Coulter, 2006; Glicksman, 2011). Per persone con sindrome di Down, 
il benessere spirituale risulta strettamente connesso a soddisfazione globale e fattori 
come equilibrio interiore, relazioni significative, accettazione e crescita attraverso sfide, 
scopi e significati, e connessione con una forza superiore (Büssing & Surzykiewicz, 2021).

Interviste dirette a persone con DI, controllate con interviste a caregiver, hanno rile-
vato soddisfazione per preghiera, fede interiore e partecipazione a gruppi religiosi, con 
ricadute sull’umore (Swinton, 1999; Liu et al., 2014). In persone cattoliche, sacramenti 
come battesimo, comunione e cresima sono descritti come esperienze altamente si-
gnificative; molti intervistati attribuivano a spiritualità e religiosità un impatto positivo 
in termini di amicizia, amore, protezione e aiuto, e riferivano che la fede li aiutava a 
comprendere e accettare la disabilità (Liu et al., 2014). Anche l’elaborazione del lutto e 
la comprensione della morte possono trovare nella spiritualità una risorsa, come rilevato 
in studi irlandesi (McEvoy et al., 2012). Il profilo di riduzione del rischio psichiatrico 
riguarda soprattutto ansia, depressione, abuso di sostanze e suicidio (Johnstone et al., 
2012; Bonelli & Koenig, 2013).

Tutto ciò sostiene una tesi chiave: la spiritualità non è “un tema in più” nella disa-
bilità; è un tema che decide il modo in cui la disabilità viene vissuta come vita, non 
solo come condizione.

Famiglia, comunità di fede, servizi e operatori
La QdV della persona con disabilità è influenzata dal contesto familiare, ma questa 

relazione non è automatica né lineare. Studi mostrano che la QdV individuale e quella 
familiare possono divergere e che il loro intreccio riguarda soprattutto ambiti come le 
relazioni, il supporto sociale e dei servizi, e le condizioni materiali, confermando la 
complessità dei sistemi familiari (Bertelli et al., 2011a).

Sul piano spirituale emerge un paradosso rilevante: la presenza di una vita spirituale 
nei genitori non garantisce che vengano offerte al figlio opportunità spirituali adeguate. 
La nascita di un bambino con disabilità può infatti generare una crisi spirituale nella 
famiglia, legata al carico assistenziale e all’incertezza per il futuro (Crompton & Jackson, 
2004). Al tempo stesso, livelli più elevati di spiritualità nei genitori risultano associati a 
una migliore qualità di vita familiare, a minore stress e a maggiori risorse di adattamento; 
tuttavia, non tutte le forme di religiosità hanno effetti protettivi, rendendo necessario 
un accompagnamento pastorale e clinico capace di riconoscerne anche le ambivalenze 
(Ekas et al., 2009; Shu, 2009).

Il contesto culturale funge da potente mediatore: può favorire accettazione e sostegno 
oppure rinforzare letture punitive della disabilità. In questo senso, sostenere la spiritualità 
della famiglia rappresenta una strategia indiretta ma decisiva per promuovere anche il 
benessere spirituale della persona con disabilità (Gaventa, 2012a).

Il volume insiste sul ruolo delle comunità di vita, dei servizi e degli operatori. La 



39M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

spiritualità delle persone con DI/ASD riceve spesso attenzione insufficiente non solo nei 
servizi laici, ma anche nelle comunità religiose (Rogers-Dulan, 1998; Avery-Wall, 2006; 
Stolberg, 2008). Questo dato è coerente con rilevazioni che mostrano, in coorti recluta-
te da servizi residenziali e clinici, punteggi particolarmente bassi proprio nell’area del 
benessere spirituale (Bertelli et al., 2011a). È come se la dimensione spirituale fosse la 
prima a essere sacrificata quando la cura diventa gestione.

Eppure, la partecipazione alle comunità di fede può essere un potente generatore 
di QdV: accoglienza, qualità dei legami, attività offerte, senso di appartenenza possono 
trasformare pratiche e rituali in esperienze percepite come tra le più belle e benefiche 
della vita (Liu et al., 2014). Il volume riporta anche dati di partecipazione negli USA: su 
circa 13.000 adulti con disabilità, meno della metà aveva partecipato almeno una volta a 
funzioni religiose nel mese precedente, e poco più di un terzo aveva partecipato almeno 
tre volte; la partecipazione è influenzata da fattori personali e contestuali (etnia, tipo e 
livello di disabilità, problemi comportamentali, capacità comunicative, area di residenza, 
trasporti), ma resta inferiore rispetto ad altre attività sociali (Carter et al., 2015). Questo 
suggerisce che la barriera non è la “non spiritualità” delle persone, ma l’accessibilità.

Per alcune persone, in particolare anziane con disabilità intellettiva, il beneficio delle 
pratiche spirituali risiede anche nella dimensione relazionale: la comunità religiosa può 
costituire uno dei pochi spazi di appartenenza non fondati sulla prestazione o sulla 
competenza, con un impatto significativo sulla QdV (Timmins et al., 2024). Tuttavia, la 
possibilità di valorizzare questa dimensione dipende in larga misura dalla formazione e 
dalla sensibilità degli operatori, spesso limitate dalla scarsa conoscenza del significato 
clinico ed esistenziale della spiritualità e influenzate dal background culturale e religioso 
di professionisti e famiglie (Swinton, 2002; Gaventa & Coulter, 2014).

Il volume richiama infine una indicazione chiara: nel lavoro in salute mentale è 
essenziale rispettare valori spirituali e pratiche religiose delle persone e delle famiglie, 
con competenza e senza proselitismo, riconoscendo che l’autodeterminazione spirituale 
è parte integrante dell’autodeterminazione globale e, quindi, della qualità di vita (Del-
lassoudas, 2000; Moreira-Almeida et al., 2016).

Accessibilità, ruoli, formazione, alleanze e riduzionismi
Il volume dedica ampio spazio a indicazioni operative per rendere la spiritualità 

un’opportunità reale di qualità di vita. Ridurre le barriere alla partecipazione nelle co-
munità di fede richiede interventi concreti: ambienti prevedibili e non segreganti, sup-
porti visivi, accompagnamento personalizzato e flessibilità organizzativa (Taylor et al., 
2014). Un esempio particolarmente efficace è la figura del “compagno”, membro della 
comunità che affianca la persona durante i riti non come assistente, ma come presenza 
fraterna, facilitando comprensione e partecipazione. In questa prospettiva, l’inclusione 
non è semplice ospitalità, ma riconoscimento reciproco: molte persone con disabilità 
possono offrire a loro volta sostegno spirituale e relazioni significative, arricchendo la 
comunità (McNair & Carter, 2010; Gaventa, 2012b).

Un passaggio decisivo riguarda l’attribuzione di ruoli e responsabilità. L’affidamento di 
compiti concreti all’interno delle comunità religiose aumenta partecipazione e senso di 
appartenenza, contrastando forme implicite di abilismo che escludono la persona, imma-
ginandola solo come destinataria e non come soggetto attivo (Scanlan & Snyder, 2010). 
Analogamente, una lettura rigida dell’“adeguatezza” dei comportamenti durante i riti può 



40 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

generare esclusione: prevedere spazi di movimento, pause e adattamenti sensoriali non è 
una concessione, ma un atto autentico di accoglienza, già sperimentato con successo in 
molte comunità europee e nordamericane (O’Brien & O’Brien, 1997; SPRED, 2016).

Sul versante dei servizi, emerge con forza il tema della formazione. La scarsa at-
tenzione alla spiritualità da parte degli operatori ha spesso impedito di riconoscerla 
come leva di qualità di vita. Per questo, il volume sottolinea la necessità di includere 
stabilmente la dimensione spirituale nei percorsi formativi, dotando i professionisti di 
linguaggi e strumenti adeguati e promuovendo alleanze con le comunità di fede, in 
una logica di continuità tra cura e appartenenza (Swinton, 2002; Moreira-Almeida et al., 
2016). Esperienze internazionali mostrano che integrare attività spirituali nella routine 
dei servizi e collaborare con i luoghi di culto favorisce inclusione e contrasto allo stigma, 
evidenziando come la spiritualità riguardi anche la cittadinanza e non solo l’interiorità 
(Hatton et al., 2004; Newman, 2011).

Infine, integrare spiritualità e qualità di vita richiede di evitare tre riduzionismi: quello 
religionistico, che identifica la spiritualità solo con la pratica confessionale; quello cli-
nico, che la considera rilevante solo se produce miglioramenti sintomatologici; e quello 
cognitivista, che la nega a chi non può verbalizzarla. Il Capitolo 7 propone invece una 
visione plurale e incarnata della spiritualità, accessibile anche attraverso relazioni, rituali, 
musica e corporeità, e invita a considerare la qualità di vita spirituale come ambito che 
necessita di progettazione, accessibilità e riconoscimento. In questa prospettiva, l’assenza 
di spiritualità non va letta come mancanza individuale, ma spesso come mancanza di 
opportunità reali, che la responsabilità dei contesti può e deve colmare.

Riflessioni conclusive e prospettiche
La spiritualità, a lungo marginale nella disabilità del neurosviluppo e in salute men-

tale, sta riacquistando attenzione anche per il suo stretto rapporto con la QdV. È stata 
integrata in strumenti di misura e in modelli teorici; l’orientamento alla vita spirituale e 
la soddisfazione che ne deriva si associano a molteplici esiti positivi: dalla regolazione 
affettiva alla motivazione, dall’accettazione della condizione al controllo degli impulsi, 
dalla riduzione della vulnerabilità psicopatologica all’aumento dell’aspettativa di vita 
(McIntosh & Spilka, 1990; Unterrainer et al., 2014; Bonelli & Koenig, 2013). Tuttavia, resta 
una variabilità nei modelli: talvolta spiritualità è dominio primario, talvolta è margina-
lizzata. Questa variabilità teorica si riflette nelle pratiche: ciò che non è centrale nel 
modello spesso non è centrale nel servizio.

In questo scenario, famiglie, operatori e comunità di fede sono mediatori fondamentali. 
Il loro ruolo non è “aggiungere religione”, ma rendere possibile un bene essenziale: che la 
persona possa vivere senso, appartenenza, speranza e pace, secondo il proprio linguaggio e 
la propria storia. Questo si traduce in una tesi semplice: la QdV senza spiritualità rischia di 
diventare benessere senza profondità, mentre la spiritualità senza QdV rischia di diventare 
intenzione senza incarnazione. La vita buona, invece, chiede entrambe.

Per il futuro, appare necessario sviluppare ricerca più qualitativa e partecipata su 
come le persone con disabilità del neurosviluppo vivano la spiritualità “nel suo signi-
ficato autentico trascendente” e costruire strumenti e pratiche che non la riducano a 
un item, ma la riconoscano come dimensione di vita (Zhang, 2010; Bertelli et al., 2020). 
Questo percorso non è solo scientifico. È un atto di giustizia: restituire voce spirituale 
a chi è stato a lungo considerato “senza parola”.



41M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025 41M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025



42 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Bibliografia

Avery-Wall, V. (2006). Are you religion-sensitive? AHA News, 42(17), 8.

Bertelli, M. e Bianco, A. (2025). La qualità di vita nella disabilità e nella 
salute mentale: definizione e valutazione per la pratica multidisciplinare. 
Trento: Erickson.  

Bertelli, M., Bianco, A., Rossi, M., Scuticchio, D. e Brown, I. (2011a). Re-
lationship between individual quality of life and family quality of life for 
people with intellectual disability living in Italy. Journal of Intellectual Disa-
bility Research, 55(12), 1136–1150.

Bertelli, M., Piva Merli, M., Bianco, A., Lassi, S., La Malfa, G., Placidi, G. F. 
e Brown, I. (2011b). A battery of instruments to assess Quality of Life (BA-
SIQ): validation of the Italian adaptation of the Quality of Life Instrument 
Package (QoL-IP). Italian Journal of Psychopathology, 17, 205–212.

Bertelli, M., Bianco, A., Piva Merli, M., Scuticchio, D., Lassi, S., Lorenzoni, L., 
et al. (2016). Psychometric properties of the Italian adaptation of a quality 
of life instrument as applied to adults with intellectual and developmental 
disabilities. Journal of Policy and Practice in Intellectual Disabilities, 13(3), 
227–235.

Bertelli, M. O., Del Furia, C., Bonadiman, M., Rondini, E., Banks, R. e Las-
si, S. (2020). The relationship between spiritual life and quality of life in 
people with intellectual disability and/or low-functioning autism spectrum 
disorders. Journal of Religion and Health, 59(4), 1996–2018.

Boivin, M. J., Kirby, A. L., Underwood, L. K. e Silva, H. (1999). Review of the 
Spiritual Well-Being Scale. In P. C. Hill & R. W. Hood Jr. (Eds.), Measures of 
Religiosity (pp. 382–385). Religious Education Press.

Bonelli, M. e Koenig, H. G. (2013). Mental disorders, religion and spirituality 
1990 to 2010: a systematic evidence-based review. Journal of Religion and 
Health, 52, 657–673.

Brown, B. (2010). The Gifts of Imperfection. Center City (MN): Hazelden.

Brown, I., Renwick, R. e Raphael, D. (1997). Quality of Life Instrument Pack-
age for adults with developmental disabilities. Toronto: Centre for Health 
Promotion, University of Toronto.

Brown, I. e Brown, R. I. (2009). Choice as an aspect of quality of life for 
people with intellectual disabilities. Journal of Policy and Practice in Intel-
lectual Disabilities, 6, 10–17.



43M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Büssing, A. e Koenig, H. G. (2010). Spiritual needs of patients with chronic 
diseases. Religions, 1, 18–27.

Büssing, A. e Surzykiewicz, J. (2021). Spiritual Needs of Persons with Down 
Syndrome. In A. Büssing (Ed.), Spiritual Needs in Research and Practice. 
London: Palgrave Macmillan.

Carter, E. W., Kleinert, H. L., LoBianco, T. F., Sheppard-Jones, K., Butler, L. N. 
e Tyree, M. S. (2015). Congregational Participation of a National Sample of 
Adults With Intellectual and Developmental Disabilities. Intellectual and De-
velopmental Disabilities, 53(6), 381–393.

Cervantes, P. E. e Matson, J. L. (2015). Comorbid symptomology in adults 
with ASD and intellectual disability. Journal of Autism and Developmental 
Disorders, 45(12), 3961–3970.

Cooper, S. A., Smiley, E., Morrison, J., Williamson, A. e Allan, L. (2007). Men-
tal ill-health in adults with intellectual disabilities: Prevalence and associ-
ated factors. British Journal of Psychiatry, 190, 27–35.

Cooper-Effa, M., Blount, W., Kaslow, N., Rothenberg, R. e Eckman, J. (2001). 
Role of spirituality in patients with sickle cell disease. Journal of the Ameri-
can Board of Family Practice, 14(2), 116–122.

Coulter, D. L. (2006). Spiritual valorization and the future of our field. Men-
tal Retardation, 44(1), 64–70.

Crompton, M. e Jackson, R. (2004). Spiritual Well-being of adults with Down 
syndrome. The Down Syndrome Education Trust.

Crotty, G. e Doody, O. (2016). Transcultural care and individuals with an in-
tellectual disability. Journal of Intellectual Disabilities, 20(4), 386-396.

Cummins, R. A. (1997a). The Comprehensive Quality of Life Scale: Adult (5th 
ed.). Melbourne: Deakin University.

Cummins, R. A. (1997b). Comprehensive Quality of Life Scale: Intellectual 
Disability (ComQol-I5, 5th ed.). Melbourne: Deakin University.

Cummins, R. A. e Lau, A. L. D. (2005). Personal Wellbeing Index: Intellectual 
disability manual (3rd ed.). Melbourne: Deakin University.

Dellassoudas, L. (2000). Church and social integration of disabled people. 
Greek Orthodox Theological Review, 45, 597–627.

D’Souza, R. (2007). The importance of spirituality in medicine and its appli-
cation to clinical practice. Medical Journal of Australia, 186(10), S57–S59.



44 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Egan, D. (2010). Spirituality and the Healing Process: A Christian View. Eu-
gene (OR): Wipf and Stock.

Ekas, N. V., Whitman, T. L. e Shivers, C. (2009). Religiosity, spirituality, and 
socioemotional functioning in mothers of children with ASD. Journal of Au-
tism and Developmental Disorders, 39(5), 706–719.

Ellison, C. W. (1983). Spiritual well-being: Conceptualization and measure-
ment. Journal of Psychology and Theology, 11, 330–340.

Emmons, R. A. (1999). The Psychology of Ultimate Concerns. Guilford Press.

Ernandes, M. (2006). Neurobiologia e genesi delle religioni. Alinea.

Estanek, S. M. (2006). Redefining spirituality: A new discourse. College Stu-
dent Journal, 40(2).

Fleck, M. P. e Skevington, S. (2007). Explaining the meaning of the WHO-
QOL-SRPB. Revista de Psiquiatria Clínica, 34(Suppl 1), 67–69.

Furey, R. J. (1993). The Joy of Kindness. Spring Valley (NY): Crossroad.

Gaventa, B. (2012a). Faith and spirituality: Supporting caregivers. In R. C. 
Talley & J. E. Crews (Eds.), Multiple dimensions of caregiving and disability. 
Springer.

Gaventa, B. (2012b). Lessons in community building from including the 
“other”. Journal of Religion, Disability and Health, 16, 231–247.

Gaventa, W. C. e Coulter, D. (2014). Spirituality and Intellectual Disability: 
International Perspectives. Routledge.

Glicksman, S. (2011). Supporting religion and spirituality to enhance QdV: 
a Jewish perspective. Intellectual and Developmental Disabilities, 49(5), 
397–402.

Hatton, C., Turner, S., Shah, R., Rahim, N. e Stansfield, J. (2004). What 
about faith? A good practice guide. Foundation for People with Learning 
Disabilities.

Imam, S. S., Abdul Karim, N. H., Jusoh, N. R. e Mamad, N. E. (2009). Malay 
version of the SWBS. The Journal of Behavioral Science, 4(1), 59–69.

International Wellbeing Group (2013). Personal Wellbeing Index (5th ed.). 
Australian Centre on Quality of Life.



45M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Johnstone, B. e Yoon, D. P. (2009). Relationships between the Brief Multidi-
mensional Measure of Religiousness/Spirituality and health outcomes for a 
heterogeneous rehabilitation population. Rehabilitation Psychology, 54(4), 
422-431. 

Johnstone, B., Yoon, D. P., Cohen, D., Schopp, L. H., McCormack, G., Camp-
bell, J. e Smith, M. (2012), Relationships among spirituality, religious prac-
tices, personality factors, and health for five different faith traditions. Jour-
nal of Religion and Health, 51(4), 1017-1041. 

Koenig, H. G. (2009). Research on religion, spirituality, and mental health: A 
review. Canadian Journal of Psychiatry, 54(5), 283–291.

Koenig, H. G. e Cohen, H. J. (2002). The Link Between Religion and Health. 
New York Oxford University Press.

Koenig, H. G., McCullough, M. E. e Larson, D. B. (2001). Handbook of Reli-
gion and Health. New York: Oxford University Press.

Koenig, H. G., King, D. e Carson, V. B. (2012). Handbook of Religion and 
Health (2nd ed.). New York: Oxford University Press.

Lassi, S. e Mugnaini, D. (2015). Role of religion and spirituality on mental 
health and resilience: There is enough evidence. International Journal of 
Emergency Mental Health and Human Resilience, 17(3), 661–663.

Liégeois, A. (2014). Quality of life without spirituality? A theological reflec-
tion on the quality of life of persons with intellectual disabilities. Journal of 
Disability and Religion, 78(4), 303-317.

Liu, E. X., Carter, E. W., Boehm, T. L., Annandale, N. H. e Taylor, C. E. (2014). 
Intheir own words: The place of faith in the lives of young people with au-
tism and intellectual disability. Journal of Intellectual and Developmental 
Disability, 52(5), 388-404.

McEvoy, J., Machale, R. e Tierney, E. (2012). Concept of death and percep-
tions of bereavement in adults with intellectual disabilities. Journal of In-
tellectual Disability Research, 56(2), 191-203.

Mcintosh, D. e Spilka, B. (1990). Religion and physical health: The role of 
personal faith and control beliefs. Research in the Social Scientific Study of 
Religion, 2,167-194.

McNair, J. e Carter, E. W. (2010). Special issue: Inclusive Christian religious 
education (Part 1and 2). Journal of Religion, Disability and Health, 14, 221-
222.



46 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Moberg, D. O. (1971). Spiritual well-being: Background. Washington D. C.: 
University Press of America. 

Moberg, D. O. (1979). The development of social indicators of spiritual 
well-being for quality of life research: Prospects and problems. Sociological 
Analysis, 40, 11–26.

Moberg, D. O. e Brusek, P. M. (1978). Spiritual well-being: A neglected sub-
ject in quality of life research. Social Indicators Research, 5, 303–323.

Monod, S., Brennan, M., Rochat, E., Martin, E., Rochat, S. e Büla, C. J. 
(2011). Instruments measuring spirituality in clinical research: A systematic 
review. Journal of General Internal Medicine, 26(11), 1345–1357.

Moreira-Almeida, A., Sharma, A., van Rensburg, B. J., Verhagen, P. J. e Cook, 
C. C. H. (2016). WPA position statement on spirituality and religion in psy-
chiatry. World Psychiatry, 75(1), 87-88.

Musa, A. S. e Pevalin, D. J. (2012). An Arabic version of the spiritual 
well-being scale. International Journal for the Psychology of Religion, 22(2), 
119–134.

Newman, B. J. (2011). Autism and your church: Nurturing the spiritual 
growth of people with autism spectrum disorder (2nd ed.). Grand Rapids, 
(MI): Zondervan.

O’Brien, J. e O’Brien, C. L. (1997). Members of each other: Building com-
munity in company with people with disabilities. Toronto, (CA): Inclusion 
Press.

Paloutzian, R. F. e Ellison, C. W. (1982). Loneliness, spiritual well-being, and 
quality of life. Journal of Psychology and Theology, 10, 224–237.

Paloutzian, R. F., Buford, R. K. e Wildman, A. J. (2012). Spiritual well-being 
scale: Mental and physical health relationships. In M. R. Cobb, C. M. Pu-
chalski, & B. Rumbold (Eds.), Oxford textbook of spirituality in healthcare 
(pp. 353–358). Oxford: Oxford University Press.

Phillips, K. D., Mock, K. S., Bop, C. M., Dudgeon, W. A. e Hand, G. A. (2006). 
Spiritual well-being, sleep disturbance and mental and physical health 
status in HIV-infected individuals. Issues in Mental Health Nursing, 27, 
125–139.

Puchalski, C. M., Vitillo, R., Hull, S. K. e Reller, N. (2014). Improving the 
spiritual dimension of whole person care. Journal of Palliative Medicine, 17, 
642–656.



47M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Renwick, R., & Brown, I. (1996). The centre for health promotion’s concep-
tual approach to quality of life: Being, belonging, and becoming. In R. Ren-
wick, I. Brown e M. Nagler (Eds.), Quality of life and health promotion and 
rehabilitation: Conceptual approaches, issues and applications (pp. 75-86). 
London: Sage.

Rogers-Dulan, J. (1998). Religious connectedness among urban African 
American families who have a child with disabilities. Mental Retardation, 
36, 91-103.

Russell, A. J., Murphy, C. M., Wilson, E., Gillan, N., Brown, C., Robertson, D. 
M., et al. (2016). The mental health of individuals referred for assessment 
of autism spectrum disorder in adulthood: A clinic report. Autism, 20(5), 
623–627.

Scanlan, A. e Snyder, L. (2010). Rhythms of grace: Worship and faith forma-
tion for children and families with special needs. Nashville, TN: Morehouse 
Education Resources.

Schalock, R. L. e Verdugo, M. A. (2002). Handbook on Quality of Life for Hu-
man Service Practitioners. American Association on Mental Retardation.

Scuticchio, D. e Bertelli, M. O. (2015) La spiritualità come strumento di mi-
glioramento della qualità di vita delle persone con disabilità intellettiva. 
Disponibile da https://crea-sansebastiano.misericordia.firenze.it/it/artico-
lo/244
(u.a. 1/09/2025).

Selway, D.  Ashman, A. F. (1998). Disability, religion and health: A literature 
review in search of the spiritual dimensions of disability. Disability and So-
ciety, 73(3), 429-439.

Shu, B. C. (2009). Quality of life of family caregivers of children with au-
tism: The mother’s perspective. Autism, 73(1), 81-91.

SPRED (Special Religious Development) (2016). Disponibile da http://www.
spred.org.uk (u. a. 15/12/2025).

Stolberg, T. L. (2008). Attending to the spiritual through the teaching of sci-
ence: a study of preservice primary teachers’ attitudes. International Jour-
nal of Children’s Spirituality, 73, 71-180.

Swinton, J. (1997). Restoring the image: Spirituality, faith, and cognitive dis-
ability. Journal of Religion and Health, 56(1), 21-28.



48 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Swinton, J. (1999). Reclaiming the soul: A spiritual perspective onforensic 
nursing. In A. Kettles & D. Robinson (Eds.), Forensic nursing and the multi-
disciplinarycare of the mentally disordered offender. London: Jessica Kingsley.

Swinton, J. (2001). Spirituality in mental health care: Rediscovering a for-
gotten dimension. London: Jessica Kingsley. 

Swinton, J. (2002). Spirituality and the lives of people with learning disabil-
ities. The Tizard Learning Disability Review, 7(4), 29-35.

Taylor, C., Carter, E. W., Annandale, N. H., Boehm, T. L. e Logeman, A. K. 
(2014). Welcoming people with developmental disabilities and their fami-
lies: Apractical guide for congregations. Vanderbilt: Kennedy Center.

Timmins, F., McCausland, D., Brennan, D., Sheerin, F., Luus, R., McCallion, 
P. e McCarron, M. (2024), A national cohort study of spiritual and religious 
practices of older people with intellectual disability. Journal of Intellectual 
Disabilities, 28(2), 533-548.

Unterrainer, H. F., Lewis, A. J. e Fink, A. (2014). Religious/spiritual well-be-
ing, personality and mental health: A review of results and conceptual is-
sues. Journal of Religion and Health, 53(2), 382-392

WHOQoL SRPB Group (2006). A cross-cultural study of spirituality, religion, 
and personal beliefs as components of quality of life. Social Science & 
Medicine, 62(6), 1486-1497.

Zhang, K. C. (2010). Spirituality and disabilities: Implications for special 
education. Journal of Intellectual and Developmental Disability, 48(4), 299-
302.


