di Massimo Folador - Fondatore e CEO Askesis Societa Benefit (Varese)

“FARE IMPRESA”:
LAVORO, COMUNITA E
SPIRITUALITA NELLA
VISIONE BENEDETTINA

ABSTRACT

L'articolo propone una rilettura della Regola di San Benedetto come risorsa per
pensare oggi il lavoro e I'impresa in chiave spirituale e comunitaria. Attraverso i valori
del silenzio e dell’ascolto, dell’'umilta, dell’obbedienza come discernimento, e la figu-
ra dell’abate come guida paterna, il testo mostra come il modello benedettino possa
ispirare organizzazioni capaci di generare bene comune. 'impresa appare cosi come
luogo “sacro”, dove relazioni, responsabilita condivisa e cura della persona diventano
elementi essenziali della qualita di vita.

Non € mai stato semplice ricondurre i vari “carismi” che arricchiscono e rendono
identitaria la galassia delle opere che hanno origine nel mondo cattolico all’interno
dell’'unica Fede. | segni che queste opere hanno lasciato nei secoli sono cosi diversi
e, nel contempo, particolari e identitari che spesso € persino difficile recuperare quel
“filo rosso” che lega il “fare impresa” inteso come una delle maggiori e pill significa-
tive espressioni dell’agire umano. A partire dal concetto stesso di “impresa”, che per
il mondo del lavoro significa prioritariamente un sistema predisposto a creare uno
sviluppo facilmente ravvisabile nella dimensione economica mentre, nella vita privata
in genere, puo raffigurare qualunque attivita abbia avuto un “peso” positivo nella vita
di una persona, abbia lasciato traccia e contribuito a creare futuro.

Da qui forse una prima riflessione che permetterebbe a tante imprese cattoliche, e
non solo, cosi come a tanti volontari di guardare a testa alta e con orgoglio i risultati
del loro agire senza doversi nascondere sotto ’egida della dimensione “non profit” o,
al contrario, dovendo edulcorare con mille iniziative una sana tensione al profitto. Ver-
rebbe da dire che ogniqualvolta siamo di fronte a delle persone, raccolte in una realta

M. Folador, “Fare impresa”: lavoro, comunita e spiritualita nella visione benedettina - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 15



produttiva, capaci di generare assieme del valore, siamo di fronte ad un’attivita che
potremmo definire “sacra”, perché in grado di ispirare e generare “bene comune” e, di
conseguenza, di lasciare un segno tangibile nella storia. A essere “evangelo” nel senso
pitl ampio e grande del termine.

Nel provare a tratteggiare questo modo, sacro e laico assieme, di guardare alle im-
prese “profit o non profit” provo a farmi aiutare dalla lunga esperienza vissuta accanto
ad alcune comunita monastiche benedettine €, nel contempo, al lungo studio fatto sulla
Regola di san Benedetto e gli effetti che il suo utilizzo in migliaia e migliaia di monasteri
e abbazie sparse in tutta Europa ha generato nei secoli.

Quali sono le caratteristiche principali che hanno reso possibile lo sviluppo culturale,
spirituale ma anche economico che ha preso il via dalle abbazie benedettine gia a partire
dal primo millennio e si € poi sviluppato in tutta Europa? Quali valori, quali elementi
identitari, quali competenze, quali sensibilita possiamo recuperare ancora oggi?

Il primo tratto riguarda sicuramente gia il concetto stesso di lavoro e un capitolo 48,
intitolato: “Gli artigiani del monastero”. Scrive san Benedetto: «L’0zio € nemico dell’anima.
E se la necessita del luogo o la poverta li costringe a badare essi stessi ai raccolti, non
se ne contristino perché sono veri monaci appunto quando vivono col lavoro delle loro
mani..». La parola monaco deriva dalla parola “monos” che sta a significare colui che sta
da solo ma anche colui che & unico, che sa abitare nella sua unicita. Una persona che
tende a cogliere I’essenza di sé e delle cose, la verita di fondo. In questo il messaggio
di San Benedetto € chiaro: non € possibile per l"'uomo trovare la sua completezza se non
scoprendo tutte le sue dimensioni costitutive tra cui, fondamentale, quella lavorativa.
Il lavoro redime ['uomo, lo rende capace di dare il suo apporto unico e insostituibile al
creato. Da Benedetto in poi questa dimensione assume una “sacralitd” che non aveva
mai avuto prima e diventa un tratto fondamentale della cultura italiana e occidentale.
Al punto che la nostra stessa Costituzione ne sancisce I'importanza assoluta.

Ma Benedetto € considerato anche il fondatore del cosiddetto “Monachesimo ceno-
bita”. Da persona che conosce bene la profondita dell’animo umano sa che alla persona
serve il supporto e I’apporto di una comunita. Di qui un’altra frase famosa contenuta
nel primo capitolo: «Lofficina dove compiere diligentemente tutte queste cose, sono
le mura del monastero e la stabilita di una famiglia monastica». Sin dal primo capitolo
della Regola, San Benedetto tiene a precisare in maniera autorevole quello che ritiene
sia uno dei suoi obiettivi principali: la creazione di una comunita. Il cenobitismo, che ¢
al centro dell’esperienza benedettina, altro non € che la consapevolezza della forza che
puo esercitare sulla persona una comunita ben organizzata e affiatata. Una comunita
che, da una parte, riesca a rafforzare la persona, specie nei momenti di difficolta e,
dall’altra, sia rafforzata dalla persona stessa. Nell’esperienza benedettina questo € un
legame fondamentale e il cuore dello sviluppo dell’intero movimento. Una comunita,
precisa Benedetto, che € famiglia, luogo di unione, di rispetto, di crescita comune. E il
cui capo, l’abate, € considerato da tutti il padre, la guida.

Ma perché questa “comunita/famiglia” possa essere tale e divenire il luogo prediletto
per la crescita delle persone serve che a guidarla ci sia una persona in grado di fare cio
e di dare compimento al progetto che il santo di Norcia ha in mente: |’abate. L' abate
€ l'unica figura a cui San Benedetto dedica due capitoli, il 2 e il 64, capitoli scritti in
momenti diversi della sua vita quasi a voler dare ancora pil forza ad una figura cosi

16 M. Folador, “Fare impresa”: lavoro, comunita e spiritualita nella visione benedettina - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



importante. La parola abate deriva dall’aramaico “abbas”, padre e sta proprio a significare
che la persona, il capo che ha in mente Benedetto, non € un capo despota, che fa un
uso improprio della sua autorita, ma un padre di famiglia, una persona che deve trattare
i suoi monaci come figli. Di qui una serie di considerazioni e atteggiamenti importantis-
simi, non ultima quella virtt spesso esaltata dalla Regola che € la moderazione, ovvero
la capacita di trovare i tempi e i modi giusti per compiere un’azione, tanto pitl quando
questa riguarda la relazione con gli altri. E di qui la frase che segue, posta alla fine
della Regola, che esplicita chiaramente i tratti peculiari di questa figura determinante:
«..e si sforzi di essere amato pili che temuto. Non sia turbolento né inquieto, non sia
violento né ostinato, non invidioso né eccessivamente sospettoso, altrimenti non avra
mai pace. Nei suoi stessi comandi sia previdente e assennato €, in cio che impone nello
spirituale o nel temporale, agisca con saggezza e misura».

E interessante notare quali aspetti San Benedetto tende ad approfondire quando
parla alle figure leader della sua comunita: I’abate, il cellerario, il priore. Egli raramente
dice loro che cosa fare concretamente, semmai si sofferma a lungo sul come fare le
cose, sullo stile, sulle qualita che devono essere espresse attraverso le azioni. Di qui
I’attenzione alla saggezza, alla misura, all’assennatezza e di qui soprattutto l'indicazione
cardine «sia pili amato che temuto». Il capo € per la comunita un padre, sia che abbia
responsabilita su poco che su molto e, come ogni buon padre di famiglia, deve sapere
guidare con comprensione ed affetto. Il timore produce, forse, risultati nel breve, ma
nel lungo termine genera rancore, diffidenza, odio. Non € con il timore ma bensi con la
premura che si possono guidare nel tempo le persone.

L’abate deve avere ben chiaro che le persone che lui dovra guidare hanno carismi e
caratteri diversi e che in questa diversita sta la loro ricchezza. La guida delle persone
passa attraverso questo e su questa leva fonda i suoi punti di forza. Non solo, tuttavia,
aspetti legati alle competenze, tutto sommato semplici da comprendere ma soprattutto
legati al carattere. Nell’antichita con il termine anima si intendeva proprio cio. Il modo
di essere e di pensare della persona, cid che la connota pitl nel profondo. E all’anima
che il capo deve parlare se vuole ottenere rapporti forti e chiari. Ed & con la propria
anima e quella altrui che le persone che vivono in azienda, chiunque siano, devono
fare i conti per creare un ambiente ricco e stimolante.

Ma c’é una frase che pil di tutte, a mio avviso, indica la modernita di questo ap-
proccio ed € quella contenuta nel capitolo 3 della Regola, dove Benedetto affronta il
tema della comunicazione e della condivisione, una modalita ancora poco utilizzata nelle
nostre imprese oggi. E scrive: «0gni volta che in monastero si devono trattare cose di
importanza, I’abate raduni tutta la comunita ed esponga egli stesso di che si tratta. E
udito il parere dei fratelli, consideri dentro di sé la cosa e faccia quel che gli sembrera
pit utile. Abbiamo detto di chiamare tutti a consiglio, perché spesso € proprio al piu
giovane che il Signore rivela la soluzione migliore». Le decisioni importanti, proprio
perché tali, vanno prese con chiarezza e grazie all’apporto di tutti. Persino dell’ultimo
arrivato, quello che sulla carta ha meno motivi per farlo, forse anche lui ha qualche
cosa di buono e di utile da aggiungere. Un modo di fare oggi poco presente nei luoghi di
lavoro, persino in quelli che si ispirano alla matrice cristiana in economia, dove spesso
vi € chi decide e chi esegue. Cid non significa che la decisione € di gruppo, vi € sempre
qualcuno, I’abate, che decide, che tira le fila. Ma la decisione € resa ricca dal gruppo,
matura nel gruppo e forse proprio grazie a cio diventa piu decisa e partecipata.

M. Folador, “Fare impresa”: lavoro, comunita e spiritualita nella visione benedettina - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 17



Ma l'obiettivo dell’abate non € rendere “partecipativa” la guida della comunita
quanto realizzare, attraverso mille competenze e sensibilita, la comunita. Ecco allora il
capitolo dedicato ai cosiddetti “Scomunicati”, coloro che con le loro azioni mettono a
repentaglio la bonta del lavoro di tutti. Benedetto chiede estrema attenzione a questa
problematica ma alla fine nel capitolo 28 scrive: «Il fratello che gia rimproverato pil
volte di qualche mancanza, e anche scomunicato, non si corregge, sia sottoposto ad
una punizione pit dura.. Se poi nemmeno cosi guarisce, |’abate usi il ferro da taglio,
perché una pecora infetta non propaghi a tutto il gregge il contagio». Non € l'unico
caso in cui San Benedetto usa toni e contenuti accesi. Egli € uomo concreto e conosce
nel profondo I’animo umano, conosce i suoi punti forza ma anche le sue debolezze. E
soprattutto sa quanto sia difficile costruire una comunita coesa e in armonia. Nel far cio,
come €& naturale, possono comparire i conflitti, le intemperanze, tutte quelle situazioni
che hanno in sé il germe della polemica e del disaccordo. La scelta, ancora una volta,
€ decisa. L'equilibrio tra la persona e la comunita € delicatissimo e va costruito giorno
dopo giorno e se qualcosa o qualcuno, su cui si sono tentate tutte le soluzioni, lede
questo equilibrio, la scelta a favore della comunita € una scelta dovuta. Non pud una
singola persona mettere a repentaglio il bene comune. Altre forse sono le opportunita
per quella persona, altre le strade e cio va detto in maniera forte e decisa.

Nella Regola vengono presi in considerazione non solo aspetti legati alla persona e
alle relazioni interpersonali ma anche numerosi aspetti organizzativi - ruoli, processi,
attivita -, ma quello legato all’affidamento delle responsabilita € forse quello piti rimar-
cato, perché essere “responsabili” significa letteralmente saper dare delle risposte giuste
e adeguate alla “realizzazione” del progetto di costruzione della comunita e dell’edi-
ficazione spirituale e materiale dei monaci. Di qui la necessita di scegliere persone in
grado di assumere queste responsabilita, di sostenerne i “pesi” e quindi di dimostrare
nei fatti capacita e coerenza.

Vale la pena perd sostare per un attimo sui tre grandi valori su cui si incardina tutta
la Regola, i quali potrebbero essere dei pilastri anche delle imprese che guardano alla
dimensione sociale oltreché a quella economica, alla creazione di valore per le persone
e la societa oltreché per l'impresa stessa.

Il primo, il silenzio e I'ascolto, & gia presente nel prologo della Regola: «Ascolta,
figlio, i precetti del maestro, porgi attento il tuo cuore, ricevi di buon animo i consigli
di un padre che ti vuole bene e mettili risolutamente in pratica». La parola “ascolta”
€ la prima parola della Regola, a testimoniare la sua importanza non solo nella cultura
monastica ma nell’intera cultura antica. E difatti anche la parola pili usata nell’Antico
Testamento dove sta a significare, cosi come nella sua accezione latina, “comprendere”,
“farsi carico di”. Questo € il significato che San Benedetto attribuisce a questa parola
e per questo motivo il silenzio, che € lo spazio e il tempo utile ad ascoltare, & uno dei
tre grandi valori cardine del movimento benedettino. Non puo esserci ascolto e com-
prensione tra le persone se non attraverso il silenzio, che non € solo silenzio fisico ma
anche capacita di sospendere il giudizio, di tenere a freno il pregiudizio e tutta quella
ridda di emozioni che spesso inficiano e rendono vuoto |’ascolto.

Il secondo grande valore a cui San Benedetto dedica un capitolo della Regola, il
settimo per la precisione, € il valore dell’'umiltd. Il termine deriva dalla parola latina
“humus”, “terra”, a significare che essere umili significa andare alla radice delle cose,
in profondita, nel tentativo di cercare cid che sta a monte, la verita ultima. LCumilta

18 M. Folador, “Fare impresa”: lavoro, comunita e spiritualita nella visione benedettina - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



connota tutt’oggi I’esperienza monastica ed € il valore che rende possibile [’ascolto e lo
rende utile e concreto. Sarebbe impensabile e inutile dedicare tempo all’ascolto di cio
che mi sta attorno se poi non avessi l’'umilta di capire quanto di quello che ho compreso
possa essere per me importante e fecondo. La persona umile allora sa di essere pieno
di pregi e di aspetti buoni ma sa anche che c’é sempre qualcosa nel profondo di sé che
merita attenzione e pud diventare un aspetto su cui lavorare e crescere.

L'ultimo dei tre € invece |'obbedienza e compare nel capitolo 5 da cui € bello estrarre
questo incipit: «Ma perché questa obbedienza sia accetta a Dio e cara agli uomini, cio
che si ordina deve essere eseguito senza esitazione, senza ritardo, senza svogliatezza
0 mormorazione o espressioni di rifiuto.. E dai discepoli sia prestata con buon animo
perché Dio ama chi dona con allegrezza». E forse il valore pidl difficile da comprendere
ai nostri giorni. Per noi spesso la parola obbedienza assume un connotato negativo e
ostico ma la parola latina da cui deriva e a cui fa riferimento San Benedetto dice tutt’altro.
“Ob-audire”, nell’accezione latina, significa ascoltare con attenzione, ovvero valutare con
cura cio che accade per poi compiere una scelta piti consapevole e volontaria. Per questo
motivo I'obbedienza assume un connotato positivo e per questo motivo San Benedetto
parla di allegrezza, anche quando, e accade di sovente nelle comunita, I"obbedienza
€ dovuta a scelte meno condivise e consapevoli che perd sappiamo sono orientate al
bene comune e alla realizzazione nostra e di chi ci € attorno. Forse per questo il santo
di Norcia non si limita a riflettere su questo valore cardine ma mette in guardia da un
possibile rischio che spesso anima anche i nostri luoghi di lavoro: la mormorazione.
Scrive nel capitolo 34: «Soprattutto poi non si manifesti per alcun motivo il male della
mormorazione. Un comportamento che se qualcuno vi sara colto sia sottoposto a severa
punizione». Un atteggiamento nascosto e poco palpabile ma che spesso nelle comunita
arreca danni irreparabili. Mormorazione che significa pettegolezzo, parole frivole ma
soprattutto discredito, sospetto, mancanza di fiducia. Quanto tempo spesso si trascorre
a parlare alle spalle, noi degli altri e gli altri di noi. E quanta rabbia, astio, paura que-
sto determina. San Benedetto cerca di troncare alla radice un cosi cattivo vezzo e lo fa
applicando pene severe e dedicando a questo comportamento un capitolo intero. Un
ammonimento, un consiglio di certo utile anche a noi oggi.

Molte altre potrebbero essere le riflessioni in grado di “illuminare” la gestione delle
nostre realta, comportamenti, valori, prassi che hanno supportato per secoli le migliaia
di abbazie e monasteri presenti in tutta Europa. E qui torna la riflessione sui carismi:
non esiste una “regola certa”, un modello a cui ispirarsi totalmente. Tentare di accostare
e di dare senso oggi ad un modello organizzativo e culturale come quello benedetti-
no non € cosa semplice. Molte sono le differenze, anche se non sostanziali tra i vari
carismi, diversi gli obiettivi. Serve pero tenere presente che la dimensione spirituale &
parte dell’'uomo, parte profonda che lo determina da sempre e che serve dare spazio
e vita a questa parte e valorizzarla nei modi che la quotidianita ci concede, tanto pil
nel lavoro. Un atteggiamento spirituale verso gli altri e le cose, che € rispetto e amore
per l’altro, e la creazione, che € ricerca di pace e di unita, proprio come avveniva e
avviene nei monasteri. Una scelta semplice e possibile, vicina e utile. E avere sempre
presente che esiste semmai un modello che anche Benedetto cita alla fine della Regola,
quasi a voler rimandare alle fonti a cui tutti dobbiamo abbeverarci e che fa riferimento
al vangelo e ai grandi Padri della Chiesa. E in quelle fonti che anche oggi, nel lavoro,
possiamo trovare consigli e conforto, guida e ispirazione.

M. Folador, “Fare impresa”: lavoro, comunita e spiritualita nella visione benedettina - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 19






