


INDICE

EDITORIALE

Da dieci anni a servizio della vita fragile
don Giovanni Carollo

CARISMA E INNOVAZIONE

San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica
Paolo Clerici

“Fare impresa”: lavoro, comunita e spiritualita
nella visione benedettina
Massimo Folador

Efficacia ed efficienza: il giusto equilibrio per
un’organizzazione sostenibile
Maria Elettra Favotto

Oltre la gestione: “fare impresa” € un atto creativo
Fabrizio Carletti

NUOVE SFIDE NEL CONTESTO ATTUALE

La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale
Marco 0. Bertelli, Annamaria Bianco

Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo
tra antropologia, psicoterapia e psicopatologia
Filiberti Antonio

E possibile invecchiare bene: gli anziani resilienti
Antonio Guaita, Elena Rolandi

Casa si dice in molti modi.
Disabilita, abitare e qualita della vita
Roberto Franchini

pag.

pag.

pag.

pag.

pag.

pag.

pag.

pag.

pag.

15

21

25

31

49

61

67



EDITORIALE

Da dieci anni a servizio della vita fragile

Tra noi esseri umani € lieta consuetudine celebrare gli anniversari: sono occa-
sioni propizie - come ci ricorda Papa Francesco - per fare memoria grata del
passato, vivere con passione il presente e abbracciare con speranza il futuro.
Ed & davvero commovente assaporare i ricordi e sognare nuovi e audaci tra-
guardi, sostenuti da quella santa follia di san Luigi Orione che ci invita a stare
sempre “alla testa dei tempi” e fiduciosi nella Divina Provvidenza.

Guardando alla biblioteca della nostra rivista “Spiritualita e qualita di vita”, nel
decennale dalla sua prima pubblicazione - di cui questo ventesimo numero
celebra il “genetliaco” - nasce spontaneo affermare che abbiamo abitato la
cultura scientifica ponendola a servizio delle persone vulnerabili e, nello stesso
tempo, abbiamo contribuito a diffondere la cultura del dono, secondo lo stile
e lo spirito di don Orione, santo della cura e della prossimita verso i poveri nel
corpo e nello spirito.

Desidero rivolgere un sentito ringraziamento ai curatori della rivista e a tutti
coloro che, nel corso degli anni, con i loro contributi hanno dato spessore cul-
turale e scientifico alla pubblicazione, unendo amore e competenza, spiritualita
e abilita, scienza e intelligenza.

Questa rivista declina il Vangelo della carita di Cristo tra i professionisti e negli
ambienti dedicati alla cura della vita fragile, per garantirne la giusta e degna
qualita. E un contributo che permette al carisma orionino di raccontare la lungi-
miranza del Fondatore e dei suoi collaboratori - religiosi e laici - in una Chiesa
e in un mondo che cambiano rapidamente e ci interpellano con la voce degli
scartati della societa e dei sistemi politici, economici e culturali.

Auspico allora che I'impegno profuso in questi anni, e in quelli a venire, sia
riconosciuto e valorizzato come un contributo prezioso per un rinnovato approc-
cio alla spiritualita e alla qualita della vita delle persone vulnerabili: per essere,
con loro e per loro, pastori secondo il cuore di Dio (cfr. Ger 3,15), custodendo
cosi la vision- “Instaurare omnia in Christo” - e la mission - “Portare i poveri



pili poveri a Gesl, alla Chiesa e al Papa mediante le opere di carita” - di san
Luigi Orione.

Ci attende un mondo in tempesta, ma nutrito dalla speranza giubilare di “cieli
nuovi e terra nuova”, dove la sfida vincente sara la centralita della persona,
nella quale - come insegna don Orione - dobbiamo vedere e sentire Gesu, il
Figlio dell’'Uomo.

Attraverso questa rivista, desideriamo offrire un servizio per una nuova evan-
gelizzazione della cura di Dio verso I"'umanita e verso la Casa comune. Non ci
resta, pertanto, che esserne protagonisti responsabili, affinché ogni creatura si
riconosca come inviata dal Creatore a diffonderne la bellezza, la bonta e la verita.
Ad multos annos!

Don Giovanni Carollo, Direttore Provinciale



di Paolo Clerici - Sacerdote della Congregazione di S. Luigi Orione, laureato in Filosofia e
Storia medioevale, gid responsabile provinciale Gruppi Studi Orionini

SAN LUIGI ORIONE E
LE OPERE COME
IMPRESA CARISMATICA

ABSTRACT

L’arco della vita di don Orione, che si protrasse per sessantotto anni, attraverso uno dei
periodi piu travagliati, ma anche pit ricchi e creativi, di tutta la storia italiana e cristiana.
Egli € un santo sacerdote, un santo della carita ma anche un santo molto intelligente con
una disponibilita non comune della mente a comprendere: da qui, coessenziale alla sua
eroica carita, si inserisce la sua fitta rete di rapporti concreti e rispettosi con tante perso-
ne, rapporti né di superiorita né di inferiorita, ma di fraternita e di paternita verso l’altro,
verso una sintesi superiore di intelligenza e di amore, ossia quell’intellectus charitatis che
¢ il segreto della sua genialita. In don Orione I’espressione “alla testa dei tempi” unisce
contemporaneamente modernita, scienza, urgenza verso le nuove poverta, funzionalita
delle opere e apertura, di mente e di cuore, verso tutti coloro che bussano ad esse.

“Don Luigi Orione ci appare come una meravigliosa e geniale espressione della carita
cristiana”. Cosi Giovanni Paolo Il ha sintetizzato la vita e |’opera di don Luigi Orione
nel momento solenne, in cui lo proponeva alla venerazione della Chiesa mediante la
beatificazione il 26 ottobre 1980:

[Don Orione] fu certamente una delle personalita pit eminenti di questo secolo per
la fede cristiana apertamente vissuta. [..] Dalla sua vita tanto intensa e dinamica emer-
gono il segreto e la genialita di Don Orione: egli si & lasciato solo e sempre condurre
dalla logica serrata dell’amore. Amore immenso e totale a Dio, a Cristo, a Maria, alla
Chiesa, al Papa, e amore ugualmente assoluto all’'uomo, a tutto [‘uomo, anima e corpo,
a tutti gli uomini, piccoli e grandi, ricchi e poveri, umili e sapienti, santi e peccatori con
particolare bonta e tenerezza verso i sofferenti, gli emarginati, i disperati'.

“Un cuore senza confini, perché dilatato dalla carita del mio Dio Gesu Crocifisso”

1. Giovanni Paolo II, omelia della messa di beatificazione, 26/10/1980.

P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 5



questo € quanto don Orione affermava di sé stesso. La carita € il filo conduttore della sua
esistenza, € la corrente sotterranea e il fondamento di tutta la sua infaticabile attivita.
Esprime cosi la sua adesione a questo dinamismo unificante della carita:

“Cercherd di impastarmi di carita di dentro e di fuori e di annichilirmi per la salute
dei fratelli e per tirare all’amore di Dio e della Chiesa le anime e il popolo”2.

La fede popolare ha sempre visto don Orione come “il santo della carita”: egli volle
che nell’attivita sua e della sua opera la carita avesse il primato, come espressione
sociale ed ecclesiale, distintiva, concretamente esercitata a conforto “dei poveri pil
poveri”, “dei rifiuti della societa”. Egli si senti chiamato da Dio ad avvicinare, sollevare,
servire tutte le miserie umane, insegnava che “cattolico significa universale” e che la
carita € cattolica, per tutti’. “La nostra carita non serra porte” [Paradiso Ill, vers. 43]
ripeteva volentieri con le parole di Dante e, quindi, “non si domanda a chi viene se sia
italiano o straniero, se abbia una fede o se abbia un nome, ma se abbia un dolore”*.

1. Don Orione tra i Santi Sociali del Piemonte tra ‘800 e ‘900

Divo Barsotti, parlando di spiritualita italiana moderna, rileva che «i pit grandi centri di
vita religiosa italiana nel secolo XIX sono Roma, il triangolo Verona, Bergamo, Brescia, e sto-
ricamente pili noto € il filone piemontese che ha il suo epicentro in Torino» (Barsotti, 1971).

Nel Piemonte all’avanguardia della Rivoluzione Industriale Italiana, dove sorgono
le prime grandi fabbriche e con esse le tensioni e i contrasti sociali, si accentuano le
emarginazioni e si incrementano le poverta, si manifestano disadattamenti. In questo
Piemonte ottocentesco nascono e fioriscono santi e congregazioni religiose in misura
sorprendente e con una “mission” rivolta prevalentemente al sociale, spesso collegati
da rapporti di reciproca influenza di insegnamenti e contenuti quasi sempre caratteriz-
zati sul piano spirituale, soprattutto, ma non solo, da una profonda ed esplicita fiducia
nella Divina Provvidenza. Si tratta di un lungo elenco che comprende sacerdoti e laici,
uomini e donne, suore e non, nobili e figli del popolo, ciascuno con il suo fine e il suo
“carisma”; dai grandi santi come S. Giovanni Bosco (1815- 1888), S. Giuseppe Cafasso
(1811-1860), prete dei condannati e dei “malandrini”, a S. Giuseppe Benedetto Cottolengo
(1786 - 1842) fondatore della “Piccola Casa della Divina Provvidenza”, ove ogni miseria
umana ha diritto di cittadinanza “perché tutti i poveri sono i nostri padroni”.

2. | Piccoli Cottolengo: fari di fede e di civilta

Il programma di don Orione, “I’apostolo della carita”, e della Piccola Opera della
Divina Provvidenza da lui fondata per “Instaurare omnia in Christo”, unendo il popolo
alla Chiesa e al Papa, ha come “suo campo la carita”: «La causa di Dio e della sua Chiesa
non si serve che con una grande carita di vita e di opere. Non penetreremo le coscien-
ze, non convertiremo la gioventl, non i popoli trarremo alla Chiesa, senza una grande
carita e un vero sacrificio di noi [..]. V&€ una corruzione, nella societa, spaventosa; v’é
un’ignoranza di Dio spaventosa, v’é un materialismo, un odio spaventoso; solo la carita
potra ancora condurre a Dio i cuori e le popolazioni e salvarle».

2. Scritti, 50,278. Lettera all*“illustre e caro Signor Conte” (Zileri dal Verme), Messina 2/3/1911.
3. Scritti, 102, 32.
4. Scritti, 61, 152; 69, 337¢; 114, 285. Cfr. L. II, 223.

6 P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



Fin dalle origini, la Piccola Opera della Divina Provvidenza, come don Orione scrivera
nel 1938 «si propone di attuare praticamente le Opere della misericordia a sollievo morale
e materiale dei miseri». In questa ottica, tutte «le opere, le attivitd della Congregazione
si sviluppano nelle opere di misericordia: opere di misericordia spirituali ed opere di
misericordia corporali», con lo scopo di «seminare Cristo, la fede e la civiltd nei solchi
pit umili e bisognosi della umanita».

Le opere di carita, volute don Orione, devono essere “fari di fede” per la funzione
evangelizzatrice della carita, niente come la carita ci introduce nell’esperienza di Dio:
“La caritd apre gli occhi della fede e riscalda i cuori d’amore verso Dio”*, “Solo la caritad
potra ancora condurre a Dio i cuori”® e contemporaneamente devono essere “fari di
civilta” perché diventa pili umana una societa che promuove la cura e il rispetto dei
soggetti deboli: “I’aiuto alla vita debole é educazione alla civilta dell’amore”’.

Tra le istituzioni di carita pit originali e geniali realizzate dallo stesso don Orione abbia-
mo i “Piccolo Cottolengo”®, cosi denominati in onore a S. Giuseppe Benedetto Cottolengo
fondatore della Piccola Casa della Divina Provvidenza di Torino. In questa citta il giovane
Luigi Orione visse nell’Oratorio di Valdocco dal 1886 al 1889 a stretto contatto con don
Bosco; conobbe I’esperienza del Cottolengo e pill in generale quella della santita torinese
dell’Ottocento. Anche successivamente si reco presso la Piccola Casa per studiare i metodi
del fondatore: sebbene don Orione nell’ambito della carita, avesse diversi modelli per sé
e per la Congregazione, possiamo accertare che il modello del Cottolengo fu prevalente®.

Il primo Piccolo Cottolengo per poveri vecchi venne costituito nel 1915 ad Ameno
presso Novara, in una villa donata dalla Contessa Teresa Agazzini. A questa prima espe-
rienza: lo sviluppo in dimensioni che assunsero col tempo carattere imponente avvenne
a Genova con l’apertura del Piccolo Cottolengo Genovese il 19 marzo 1924 in un edificio
avuto in affitto di via del Camoscio (Marassi). La casa di via del Camoscio presto si rivelo
insufficiente e nel 1925 venne affiancata dal Conservatorio di San Gerolamo a Quarto
dei Mille, ottenuto in affitto dal Comune, poi sostituito dalla stessa amministrazione
con lo stabile municipale sito in via Bartolo Bosco in Portoria. L'edificio divenne subito
la casa principale della costellazione orionina di Genova per la sua posizione centrale.
A queste seguirono altre case, quella di Quezzi e quella di salita Angeli, donata da Tom-
maso Canepa. Il vero salto di qualitd venne compiuto il 13 marzo 1933 con l’acquisto
del vasto edificio di Paverano adibito a manicomio femminile, messo in vendita dalla
Giunta Provinciale di Genova.

Sempre nel 1933 don Orione avvia il Piccolo Cottolengo di Milano, gia dal 1931 aveva
pensato concretamente di potersi stabilire a Milano visto che nel capoluogo lombardo non

S. Scritti, 4, 280. Lettera del 19 marzo 1923 a don Giuseppe Adaglio a Rafat.

6. L.1, p. 182. Lettera a don Pensa del 2 maggio 1920.

7. Cfr. Benedetto XVI, Spe salvi, n. 38: «La misura dell'umanita si determina essenzialmente nel rapporto con la
sofferenza e col sofferente. Questo vale per il singolo come per la societd. Una societa che non riesce ad accettare i
sofferenti e non ¢ capace di contribuire mediante la compassione a far si che la sofferenza venga condivisa e portata
anche interiormente & una societa crudele e disumanas.

8. Don Sparpaglione, primo biografo e contemporaneo di don Orione afferma: «La denominazione non deve trarre
in inganno. Fu il popolo che incomincid a chiamare “Piccolo Cottolengo” le umili case di carita aperte da Don
Orione: La cosa ci meraviglid non poco - scriveva egli in un foglietto di propaganda — ma poi in un certo modo ci
fece anche piacere, perché ci avvicinava, direi, di pit1 al caro santo, mentre tale denominazione meglio esprimeva lo
spirito e la natura dell'opera e veniva anche a differenziarla>. San Luigi Orione, op. cit. p. 18S.

9. Sulla relazione storica e spirituale tra i due santi vedi: Kedziora e Fusi 2012.

P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 7



esistevano istituzioni simili alle sue case di carita, in tale anno ottenne dall’arcivescovo
Schuster ’assenso ad aprire un suo Piccolo Cottolengo. Dopo l’acquisto al Restocco del
convento delle Carmelitane, il 4 novembre 1933, con la benedizione del card. Schuster
si inauguro la nuova casa di carita.

Don Orione parti per il secondo viaggio nell’America Meridionale nel settembre 1934.
Giunto in Argentina da quattro mesi, nel febbraio 1935 la nobildonna Carolina Pombo de
Barillari gli fece dono di una tenuta di 21 ettari con villa e case coloniche a Claypole (25
Km da Buenos Aires). Egli ritenne che fosse la sede idonea per dar vita al Piccolo Cotto-
lengo Argentino. La posa della prima pietra avvenne gia il 28 aprile 1935 alla presenza
del Capo dello Stato argentino. Ma gia il 2 luglio 1935 era sorto ad Avellaneda, citta che
aveva allora oltre centomila abitanti, un secondo Piccolo Cottolengo, di dimensioni piu
modeste. Nel 1936, don Orione compiva un breve viaggio in Cile: il 30 gennaio era a
Santiago, dove poneva le premesse per I’apertura del Piccolo Cottolengo Cileno, avvenuta
nel maggio dello stesso anno.

Il 24 agosto 1937 don Orione rientra in Italia e dedichera gli ultimi anni della sua vita
soprattutto ai Piccoli Cottolengo segnatamente a quello di Genova e a quello milanese,
che riceveranno nuovo impulso. Mentre si afferma l’idea di dar vita al nuovo Piccolo
Cottolengo Milanese, la prima pietra della nuova costruzione fu posata il 7 dicembre
1938, festa di S. Ambrogio, il 1937 € I’anno in cui nasce anche quello polacco. Il Piccolo
Cottolengo di Wloclawek ebbe inizio nel novembre 1937, venne nominato cappellano don
Franciszek Drzewiecki (ora beato) e fu anche "'unico alla cui fondazione don Orione non
partecipd direttamente. Il 28 aprile 1942 si ebbe la liquidazione del Piccolo Cottolengo
invaso dalle truppe tedesche, i 70 ospiti, per lo pitl donne, vennero caricate su camion,
dove vennero eliminate col gas.

Don Orione volle qualificare queste opere con il nome anche della citta in cui era-
no sorte: con quell’aggettivo intendeva esprimere |’appartenenza e la destinazione
dell’istituzione, la citta e la societa civile. Il Piccolo Cottolengo non deve essere inteso
come un’opera privata gestita da don Orione e dalla sua Congregazione ma la titolarita
dell’opera € della citta e della societa che deve pensare ai suoi cittadini pit svantag-
giati. Per questo & genovese, milanese, argentino, cileno, polacco, tortonese... Voleva
che la citta e la gente sperimentasse la responsabilita di provvedere ai propri cittadini
pitl bisognosi, malati, anziani, pitl poveri, voleva che fosse un’opera nella citta e della
citta oltre che della chiesa locale.

Il Piccolo Cottolengo, cosi inteso, non solo € un’opera efficace di carita cristiana
verso chi accoglie, insieme, contribuisce all’evoluzione civile della citta, divenendo faro
di fede e di civilta.

In un’epoca di secolarismo e di fede debole, in un’epoca di nichilismo e di pensiero
debole, anche la vita sociale € resa debole, “il servizio alla vita debole e fragile” mediante
le istituzioni e le opere di carita sono un autentico ricostituente civile perché consolida-
no quei valori umanizzanti. Chi conosce don Orione, la sua ampia visione, il suo senso
del popolo e della societa, sa che intendeva le opere di carita come uno strumento pit
che uno scopo. Le concepiva come “lievito”, “sale” nella societa, opere che rivelano
la Provvidenza di Dio e fanno lievitare di umanita il vivere civile, i costumi, la cultura.

Un’opera di carita non € da don Orione concepita e modellata solo in funzione dei
suoi ospiti, ma guardano alla citta: «Il Piccolo Cottolengo di Genova - annunciava - di-
venterd la cittadella spirituale di Genova. Altro che la lanterna che sta sullo scoglio! Il

8 P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



Piccolo Cottolengo sard un faro gigantesco che spanderd la sua luce e il suo calore di
caritd spirituale anche oltre Genova e oltre I’Italia».

Ma questo sara possibile se al Piccolo Cottolengo, come ogni altra opera di carita
al servizio della vita debole avra al suo interno luce, cioé qualita di vita, fede, amore
fraterno, vita bella, ma anche se avra dinamiche di relazione con la citta, con istituzioni,
con persone che costituiscono il tessuto civile di cui l’opera € parte e a cui in ultimo é
destinata. Essa deve saper raccontare ’esperienza di vita nuova e di nuova civilta che
si realizza quando i pitl deboli sono posti al centro del servizio e dell’lamore, divenen-
do - faro di civilta - per dirla con don Orione, realizzando il suo scopo di “ricostituente
sociale”, della nostra societa.

Riporto anche un prezioso giudizio di Ignazio Silone:

C’é un pericolo nel cattolicesimo caritativo. Quando le opere di carita diventano
imponenti finiscono inevitabilmente per aver bisogno dell’appoggio dello Stato. E qui
la radice di quell’opportunismo imprenditoriale che spesso corrompe le istituzioni cat-
toliche e le allontana dagli autentici valori cristiani. Ma di don Orione devo dire che la
cura delle opere da lui fondate non lo assorbi mai totalmente al punto di fargli perder
di vista ’essenziale. Don Orione per quello che io ricordo era un vero rivoluzionario, un
uomo di un’audacia difficile a trovarsi nel clero (Magister, 1974).

3. Il genio della modernita creativa: alla testa dei tempi e dei popoli

Una carita intelligente va esercitata con i migliori e pit moderni metodi e mezzi. Don
Orione non esitd a fare scelte coraggiose nel campo educativo, assistenziale, dei mezzi
di comunicazione sociale, convinto che «In tutto cio che e progresso non dobbiamo
essere secondi a nessuno; quindi, dobbiamo imparare tutto quello che puo renderci
utili a tutti e in tutti i modi. Dobbiamo portare una nuova ondata di vita nella societd».
Questa creativita e capacita di essere all’avanguardia aveva un solo limite, quello di
non allontanarsi mai dalla verita cristiana: «In tutto che non tocca la dottrina cristiana
e della Chiesa, dobbiamo andare e camminare alla testa dei tempi e dei popoli».

| tempi in cui si formo ed opero don Orione contengono una dinamica di movimento
assai marcata nel settore culturale, politico e sociale. Il cambiamento era certamente
piti laborioso e meno veloce di quello contemporaneo ma si smuovevano posizioni
secolari, ritenute assolute e inamovibili. Gli ultimi anni dell’8oo e quelli di inizio ‘900
sono segnati dalle scoperte scientifiche, incontrandosi o scontrandosi con la tradizione
religiosa del passato, creano il «grande problema cristiano di come conciliare fede e
cultura» e, in un certo senso spiegano poi “il fenomeno del modernismo”, il procedere
del razionalismo, la laicizzazione della scienza. Contemporaneamente, |’‘800 € anche

10. I Vescovi italiani nei loro “Orientamenti pastorali per gli anni ’90 dal titolo Evangelizzazione della caritd
scrivono: «La ‘nuova evangelizzazione) a cui Giovanni Paolo II chiama con insistenza la Chiesa, consiste anzitutto
nell'accompagnare chi viene toccato dalla testimonianza dellamore a percorrere litinerario che conduce,
non arbitrariamente ma per logica interna dello stesso amore cristiano, alla confessione esplicita della fede e
all'appartenenza piena alla Chiesa. Per sottolineare questo profondo legame tra evangelizzazione e carita abbiamo
scelto, quasi filo conduttore della nostra riflessione, I'espressione ‘vangelo della carita. Vangelo ricorda la parola che
annuncia, racconta, spiega e insegna. All'uomo non basta essere amato, né amare. Ha bisogno di sapere e di capire:
I'uomo ha bisogno di verita. E carita ricorda che il centro del vangelo, la ‘lieta notizia) € 'amore di Dio per 'uomo ¢, in
risposta, 'amore dell'uomo per i fratelli (cf 1 Gv 3, 16; 4, 19-21). E ricorda - di conseguenza - che I'evangelizzazione
deve passare in modo privilegiato attraverso la via della carita reciproca, del dono e del servizio» (n. 10).

P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 9



il secolo delle “grandi rivoluzioni industriali”, “la civilta delle macchine”, che creano
una societa operaia ben presto sfruttata con il conseguente pauperismo con un buon
gioco di forze estremiste contrarie alla fede. Gli atteggiamenti della cultura che crea
I’eta moderna non sono cristiani, gia Papa Leone XlIl in una Enciclica del 15 settembre
1890, rivolta “Agli Italiani sulla guerra che si fa alla Chiesa” aveva additato “il grave
pericolo che correva I'ltalia di perdere la fede”. La massoneria agiva in profondita non
solo attaccando la Chiesa, o monopolizzando la vita politica ma determinando anche
la cultura e la scuola.

In questo contesto storico, don Orione diede “forma” anche all’attivita della sua Con-
gregazione: «Non si potra far tutto in un giorno, ma non bisogna morire né in casa, né
in sacrestia: fuori di sacrestia!l Non perdere d’occhio mai la Chiesa, né la sacrestia, anzi
il cuore deve essere 13, la vita |3, |a dove € I’Ostia; ma, con le debite cautele, bisogna
che vi buttiate ad un lavoro che non sia pil solo il lavoro che fate in chiesa».

Nel clima di disorientamento culturale, politico e sociale a cavallo dei due secoli, don
Orione aveva chiara coscienza, pit di altri fondatori del mutamento ormai avviato nella
societd come evidenziato in molti suoi scritti. Marcocchi (1982) afferma:

Don Orione si riallaccid alla tradizione ottocentesca di don Bosco e del Cottolengo,
ma con pit acuta sensibilita di don Bosco e del Cottolengo percepi le trasformazioni di
una societa che si andava industrializzando, valuto le conseguenze di questi processi
sul piano sociale e morale, intui il ruolo decisivo della classe operaia e le sue esigenze.

Un articolo a firma di don Orione, pubblicato nel marzo del 1934 sul mensile “La
Piccola Opera della Divina Provvidenza”, spiega con chiarezza il suo pensiero sulla
necessita di essere aperti alla modernita, cogliendone tutte le potenzialita per portare
Gesu e il suo messaggio alla societa:

Via i timori e non esitiamo; muoviamo alla loro conquista con ardente intenso spirito
di apostolato, di sana e intelligente moder- nita. Gettiamoci alle nuove forme, ai nuovi
metodi di azione reli- giosa e sociale, sotto la guida dei vescovi, con la fede ferma, ma
con criteri e spirito largo. Niente spirito triste, niente spirto chiuso, sempre a cuore
aperto, in spirto di umilta, di bonta, di letizia.

Conserviamo anche il discorso di don Orione, del 27 agosto 1937, appena tornato
dall’America Latina che indica pienamente la sua visione e il suo progetto:

Noi siamo per i poveri, per i pitl poveri e ve lo dico dopo che sono tornato dall’America.
Quando si va in America e si torna dall’America si americanizza - si allargano le idee - ma
su questo punto sono divenuto pit rigido. Il popolo € abbandonato, I’avvenire - ricordate
- € del popolo, € della classe proletaria... se non daremo ai poveri, ai pitl poveri, saremo
tagliati fuori. E la Congregazione € per i poveri, solo per i poveri pill poveri. Dico questo
ed insisto per tracciare il solco, e non € la prima volta. Se no, succedera che si fara il
deserto attorno alla Chiesa. La Chiesa ha sempre curato i poveri ed il popolo crede che
la Chiesa sia una matrigna. La societa si orienta in senso popolare. Sono gli obreros che
bisogna avere nelle mani, gli operai.. E dei figli degli operai che dobbiamo curarci, dei
poveri, degli abbandonati. La Congregazione € per questa gente e solamente per questa.

Don Orione ci ricorda che «per poter tirare e portare i popoli e la gio-ventt alla Chiesa

10 P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



e a Cristo bisogna camminare alla testa dei tempi», senza “fossilizzarci sulle forme”,
se queste “forme diventano o sono diventate antiquate e fuori uso”, ma € necessario
utilizzare metodi e mezzi per una maggiore efficacia apostolica e carita evangelizzatrice.

| tempi corrono velocemente e sono alquanto cambiati, e noi in tutto che non tocca
la dottrina, la vita cristiana e della Chiesa, dobbiamo andare e camminare alla testa dei
tempi e dei popoli, e non alla coda, e non farci trascinare. Per poter tirare e portare i
popoli e la gioventu alla Chiesa e a Cristo bisogna camminare alla testa. Allora toglieremo
["abisso che si va facendo tra il popolo e Dio, tra il popolo e la Chiesa™.

San Luigi Orione ha avuto sempre vivo il senso del cambiamento, la percezione delle
diversita, la necessita di duttilita ai tempi, ai luoghi e alla cultura. Una delle caratteristiche
sue tipiche & la modernita, intesa non tanto come modello socioculturale, quanto piuttosto
come atteggiamento spirituale e operativo da lui espresso come un “camminare alla testa
dei tempi e di popoli” motivato dalla finalita apostolica del “togliere I’abisso che si va facen-
do tra Dio e il popolo”. La formula “fedelta creativa” particolarmente cara al Papa Giovanni
Paolo II, ben si addice all’atteggiamento di “modernita” vissuto e trasmesso da don Orione.

Don Orione ha gli occhi e il cuore aperti sulle realta e sulle miserie dei fratelli e sulla
missione affidatagli da Dio. Egli invita anche noi a guardare la realta per trasformarla
nella carita, vivere la verita e la giustizia nella carita, facendo si «che le lettere, la
scienza, la virtu..tornino ad apparire quelle indissolubili sorelle che troppi si adoperano
stoltamente a separare». In questo modo la carita si realizza non come palliativo assi-
stenziale, ma come promozione di giustizia, di dignita e di salvezza integrale dell’'uomo
e della societa. Indica che la Piccola Opera € chiamata a vivere «uno spirito piti vivo e
pit grande di fraterna caritd tra gli uomini, rivolto ad elevare, religiosamente e social-
mente le classi dei lavoratori, a salvare i diseredati da ideologie fatali, ad edificare ed
unificare i popoli in Cristo».

Con questo atteggiamento don Orione affronto alcuni problemi sociali cruciali del suo
tempo: la giustizia nel mondo operaio € presente nel famoso “proclama alle mondine”
vero appello alla giustizia sociale. Egli scende in campo in loro difesa per rivendicare
una giustizia sociale calpestata dalla classe padronale:

Proletariato della risaia, in piedi! Un orizzonte nuovo si schiude, una coscienza sociale
nuova si va elaborando alla luce di quella civilta cristiana, progressiva sempre, che €
fiore di Vangelo. Lavoratori e lavoratrici della risaia, nel nome di Cristo, che & nato po-
Vvero, vissuto povero, morto povero: che tra poveri visse, che lavord come voi, amando i
poveri e quelli che lavoravano: nel nome di Cristo, € suonata |’ora della vostra riscossa.

Il vostro lavoro deve essere adatto e limitato alle vostre forze e al vostro sesso:
la vostra paga dev’essere proporzionata ai vostri sudori e al vostro bisogno: le vostre
condizioni devono essere meno disagiate, pili umane, pil cristiane. [..] Per le vostre
rivendicazioni, per l'intima giustizia della vostra santa causa, non ci daremo pace. No!
Non daremo pace né giorno né notte agli sfruttatori della povera gente. [...]

Ogni catena che toglie la liberta di figli di Dio, si deve spezzare. Ogni schiavitll si deve
abolire: ogni servaggio deve finire, e finire per sempre. Ogni sfruttamento di uomo su uomo
dev’essere sop- presso, nel nome di Cristo. [...] Proletariato della risaia, in piedi e avanti!™

11. Scritti, 79, 300.
12. Scritti, 81, 69-71.

P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 11



Tornato in Italia dopo tre anni di permanenza in America Latina, nell’aprile del 1938
don Orione stende il ritratto della Piccola Opera della Divina Provvidenza. E un testo
significativo, appare la prima volta in un numero unico del Piccolo Cottolengo Milanese,
edito per commemorare il 5° anniversario di inaugurazione del grande co plesso carita-
tivo (4 novembre 1933) ed aveva lo scopo di illustrare i fini e la fisionomia della Piccola
Opera: «& una Congregazione umile ma moderna nei suoi uomini e nei suoi metodi».
Essa si “adatta ai diversi bisogni”, “assume forme e metodi diversi, crea e alimenta
una diversita di istituzioni”. La Congregazione € qui presentata con una gamma molto
vasta di attivita apostoliche, perché il Fondatore ha saputo leggere i segni dei tempi e
le esigenze dei luoghi, offrendo risposte appropriate e diversificate.

E una Congregazione religiosa umile, moderna nei suoi uomini e nei suoi metodi,
consacrata interamente e solo per il bene del popolo e dei figli del popolo, affidata alla
Divina Provvidenza. Nata per i poveri, per raggiungere i suoi obiettivi, trova la sua casa
nei centri popolari e, preferibilmente, nei quartieri e nelle periferie piti povere, ai margini
delle grandi citta industriali, e vive, piccola e povera, tra i piccoli e i poveri, fraternizzando
con gli umili operai, confortata dalla benedizione della Chiesa, per il valido sostegno
delle autorita e di tutti coloro che sono aperti ai tempi nuovo e hanno un cuore grande
e generoso. Lei va alla gente, pitl che con la parola, con I’esempio e I’olocausto di una
vita sacrificata giorno e notte con Cristo per [’amore e la salvezza dei fratelli.

Pur vivendo in un’unica fede, pur avendo un solo cuore e unita di governo, svolge
molteplici attivita, secondo diversi bisogni degli uomini, ai quali va incontro, adattandosi
mediante la carita di Cristo, ai diversi bisogni etnici delle nazioni [..]. Assume forme e
metodi diversi, crea e alimenta una diversita di istituzioni, utilizzando, nel suo aposto-
lato, tutte le esperienze e le proposte dalle autorita locali[...]. Suo campo € la carita, ma
nulla esclude dalla verita e dalla giustizia, ma verita e giustizia nella carita™.

Nel complesso e contrastato andamento dell’azione cristiana sociale italiana, nel
clima di disorientamento culturale, politico e sociale a cavallo dei due secoli don Orione
non poteva evidentemente ancora avvertire con lucidita storica i problemi di massa e
immaginare i capovolgimenti sociali che ne sarebbero derivati ma avverti il crescente
disagio sociale che precludeva a un trapasso storico epocale.

Loriginalita del programma di don Orione consiste nell’aver man- tenuto un costante
contatto con la realta sociale ed umana del suo tempo dando concrete risposte ai bisogni
con una grande vastita di opere, un’altra caratteristica della sua spiritualita che evidenzia
la dimensione sociale della carita fu la modernita dei mezzi e delle tecniche che Egli ha
ricercato per garantire accoglienza, aiuto e promozione agli emarginati; in altre parole,
egli cerco sempre di essere ed operare alla “testa dei tempi”. Va ricordato che don Orione
seppe unire, ad una carita di primo soccorso, una «caritd illuminata che nulla rigetta di cio
che e scienza, di cio che e progresso, di cio che é liberta, di cio che e bello, che é grande
e che segno |’elevazione delle umane generazioni». Conid ’espressione scienza caritativa
per dire la compenetrazione nei contenuti e nelle finalita tra scienza e carita.

In don Orione I’espressione “alla testa dei tempi” unisce contemporaneamente mo-
dernita, scienza, funzionalita delle opere, urgenza verso le nuove poverta e apertura,
di mente e di cuore, verso tutti coloro che bussano alle sue opere.

13. “La Piccola Opera della Divina Provvidenza”, luglio 1938, p. 1.

12 P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



Conclusione

l’arco della vita di don Orione, che si protrasse per sessantotto anni, attraverso
uno dei periodi pit travagliati, ma anche pil ricchi e creativi, di tutta la storia italiana
e cristiana. Nasce nel 1872, due anni dopo il completamento dell’unificazione d’ltalia,
a ragione Divo Barsotti dice «Bisogna rendersi conto che don Orione & il primo santo
italiano, il primo santo dopo l’unita d’ltalia». Muore nel marzo del 1940, tre mesi prima
dell’entrata dell’ltalia nella Seconda guerra mondiale.

In questo tempo di storia Egli ha saputo essere un geniale protagonista. La vita e
I"attivita di don Orione meritano in pieno la qualifica di “complessa” nel suo piti ampio
significato a causa delle mille vicissitudini incontrate nella sua esistenza e la moltitudine
di persone con cui venne a contatto. Il suo dinamismo interiore, che lo rese infaticabile e
geniale artefice di tante relazioni e di tante opere, era mosso dal- la “gloria di Dio”, dal
“bene delle anime “e dalla “dignita dell’'uomo”. Egli fu una delle personalita pit grandi
ed incisive del secolo XX per le sue forti esperienze, per i suoi solidi valori, per le sue
significative relazioni. Egli si interesso di persone, di situazioni e di molti problemi vitali,
sociali e religiosi, sempre in vista del bene delle persone privilegiando quelle categorie
pitl povere sull’esempio di Gesul.

Papa Giovanni Paolo Il nell’omelia della beatificazione affermo:

E impossibile sintetizzare in poche frasi la vita avventurosa e tal- volta drammatica
di colui che si defini umilmente e sagacemente, «il facchino di Dio». Perd possiamo
dire che egli fu certamente una delle personalita piti eminenti del secolo XX per la sua
fede cristiana apertamente professata e per la sua carita eroicamente vis- suta. Egli si é
lasciato solo e sempre condurre dalla logica serrata dell’amore! Amore immenso e totale
a Dio, a Cristo, a Maria, alla Chiesa, al Papa, e amore ugualmente assoluto all’'uomo, a
tutto I'uomo, anima e corpo, e a tutti gli uomini, piccoli e grandi, ricchi e poveri, umili
e sapienti, santi e peccatori, con particolare bonta e tenerezza verso i sofferenti, gli
emarginati e disperati.

Don Orione € un santo sacerdote, un santo della carita ma anche un santo molto
intelligente. Il duca Tommaso Gallarati Scotti (1955) testimonia:

'uomo aveva una straordinaria intelligenza [..] C’era in lui una specie di originalita:
I’originalita che € della santita come del ge- nio letterario e artistico (un artista, un
grande creatore, € sempre originale): un’originalita che poteva turbare, ma che in fondo
si riassumeva in una specie di riconciliazione. Don Orione riusciva a penetrare nel cuore
e nella mente degli altri e capiva tutto.

Cio significa anche una disponibilita non comune della mente a comprendere: da qui,
coessenziale alla sua eroica carita, si comprende la sua fitta rete di rapporti concreti e
rispettosi con tante persone, rapporti né di superiorita né di inferiorita, ma di fraternita
e di paternita verso laltro, verso una sintesi superiore di intelligenza e di amore, ossia
quell’intellectus charitatis che € il segreto della sua genialita, o come afferma Tommaso
Gallarati Scotti “suo genio fu I’amore” (ibidem).

P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 13



14

BIBLIOGRAFIA

Barsotti, D. (1971). Magistero di Santi, Saggi per una storia della spiritualitd
italiana dell’Ottocento. Roma: AVE.

Gallarati Scotti, T. (1955). Suo genio fu l’amore. Corriere della sera, 20/11/1955,
p. 2.

Kedziora, M. A. e Fusi, A. (2012). San Giuseppe Benedetto Cottolengo e san
Luigi Orione: due cuori senza confini, Messaggi, 44, 2, n.138, 5-40.

Magister, S. (1974). Intervista con Ignazio Silone. Sette giorni, 27/01/1974, n. 343.

Marcocchi, M. (1982). Orione Luigi. In: Dizionario storico del Movimento
cattolico in Italia (1860-1980), Il | protagonisti, Casale Monferrato: Marietti,

PP. 433-435.

P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



di Massimo Folador - Fondatore e CEO Askesis Societa Benefit (Varese)

“FARE IMPRESA”:
LAVORO, COMUNITA E
SPIRITUALITA NELLA
VISIONE BENEDETTINA

ABSTRACT

L'articolo propone una rilettura della Regola di San Benedetto come risorsa per
pensare oggi il lavoro e I'impresa in chiave spirituale e comunitaria. Attraverso i valori
del silenzio e dell’ascolto, dell’'umilta, dell’obbedienza come discernimento, e la figu-
ra dell’abate come guida paterna, il testo mostra come il modello benedettino possa
ispirare organizzazioni capaci di generare bene comune. 'impresa appare cosi come
luogo “sacro”, dove relazioni, responsabilita condivisa e cura della persona diventano
elementi essenziali della qualita di vita.

Non € mai stato semplice ricondurre i vari “carismi” che arricchiscono e rendono
identitaria la galassia delle opere che hanno origine nel mondo cattolico all’interno
dell’'unica Fede. | segni che queste opere hanno lasciato nei secoli sono cosi diversi
e, nel contempo, particolari e identitari che spesso € persino difficile recuperare quel
“filo rosso” che lega il “fare impresa” inteso come una delle maggiori e pill significa-
tive espressioni dell’agire umano. A partire dal concetto stesso di “impresa”, che per
il mondo del lavoro significa prioritariamente un sistema predisposto a creare uno
sviluppo facilmente ravvisabile nella dimensione economica mentre, nella vita privata
in genere, puo raffigurare qualunque attivita abbia avuto un “peso” positivo nella vita
di una persona, abbia lasciato traccia e contribuito a creare futuro.

Da qui forse una prima riflessione che permetterebbe a tante imprese cattoliche, e
non solo, cosi come a tanti volontari di guardare a testa alta e con orgoglio i risultati
del loro agire senza doversi nascondere sotto ’egida della dimensione “non profit” o,
al contrario, dovendo edulcorare con mille iniziative una sana tensione al profitto. Ver-
rebbe da dire che ogniqualvolta siamo di fronte a delle persone, raccolte in una realta

M. Folador, “Fare impresa”: lavoro, comunita e spiritualita nella visione benedettina - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 15



produttiva, capaci di generare assieme del valore, siamo di fronte ad un’attivita che
potremmo definire “sacra”, perché in grado di ispirare e generare “bene comune” e, di
conseguenza, di lasciare un segno tangibile nella storia. A essere “evangelo” nel senso
pitl ampio e grande del termine.

Nel provare a tratteggiare questo modo, sacro e laico assieme, di guardare alle im-
prese “profit o non profit” provo a farmi aiutare dalla lunga esperienza vissuta accanto
ad alcune comunita monastiche benedettine €, nel contempo, al lungo studio fatto sulla
Regola di san Benedetto e gli effetti che il suo utilizzo in migliaia e migliaia di monasteri
e abbazie sparse in tutta Europa ha generato nei secoli.

Quali sono le caratteristiche principali che hanno reso possibile lo sviluppo culturale,
spirituale ma anche economico che ha preso il via dalle abbazie benedettine gia a partire
dal primo millennio e si € poi sviluppato in tutta Europa? Quali valori, quali elementi
identitari, quali competenze, quali sensibilita possiamo recuperare ancora oggi?

Il primo tratto riguarda sicuramente gia il concetto stesso di lavoro e un capitolo 48,
intitolato: “Gli artigiani del monastero”. Scrive san Benedetto: «L’0zio € nemico dell’anima.
E se la necessita del luogo o la poverta li costringe a badare essi stessi ai raccolti, non
se ne contristino perché sono veri monaci appunto quando vivono col lavoro delle loro
mani..». La parola monaco deriva dalla parola “monos” che sta a significare colui che sta
da solo ma anche colui che & unico, che sa abitare nella sua unicita. Una persona che
tende a cogliere I’essenza di sé e delle cose, la verita di fondo. In questo il messaggio
di San Benedetto € chiaro: non € possibile per l"'uomo trovare la sua completezza se non
scoprendo tutte le sue dimensioni costitutive tra cui, fondamentale, quella lavorativa.
Il lavoro redime ['uomo, lo rende capace di dare il suo apporto unico e insostituibile al
creato. Da Benedetto in poi questa dimensione assume una “sacralitd” che non aveva
mai avuto prima e diventa un tratto fondamentale della cultura italiana e occidentale.
Al punto che la nostra stessa Costituzione ne sancisce I'importanza assoluta.

Ma Benedetto € considerato anche il fondatore del cosiddetto “Monachesimo ceno-
bita”. Da persona che conosce bene la profondita dell’animo umano sa che alla persona
serve il supporto e I’apporto di una comunita. Di qui un’altra frase famosa contenuta
nel primo capitolo: «Lofficina dove compiere diligentemente tutte queste cose, sono
le mura del monastero e la stabilita di una famiglia monastica». Sin dal primo capitolo
della Regola, San Benedetto tiene a precisare in maniera autorevole quello che ritiene
sia uno dei suoi obiettivi principali: la creazione di una comunita. Il cenobitismo, che ¢
al centro dell’esperienza benedettina, altro non € che la consapevolezza della forza che
puo esercitare sulla persona una comunita ben organizzata e affiatata. Una comunita
che, da una parte, riesca a rafforzare la persona, specie nei momenti di difficolta e,
dall’altra, sia rafforzata dalla persona stessa. Nell’esperienza benedettina questo € un
legame fondamentale e il cuore dello sviluppo dell’intero movimento. Una comunita,
precisa Benedetto, che € famiglia, luogo di unione, di rispetto, di crescita comune. E il
cui capo, l’abate, € considerato da tutti il padre, la guida.

Ma perché questa “comunita/famiglia” possa essere tale e divenire il luogo prediletto
per la crescita delle persone serve che a guidarla ci sia una persona in grado di fare cio
e di dare compimento al progetto che il santo di Norcia ha in mente: |’abate. L' abate
€ l'unica figura a cui San Benedetto dedica due capitoli, il 2 e il 64, capitoli scritti in
momenti diversi della sua vita quasi a voler dare ancora pil forza ad una figura cosi

16 M. Folador, “Fare impresa”: lavoro, comunita e spiritualita nella visione benedettina - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



importante. La parola abate deriva dall’aramaico “abbas”, padre e sta proprio a significare
che la persona, il capo che ha in mente Benedetto, non € un capo despota, che fa un
uso improprio della sua autorita, ma un padre di famiglia, una persona che deve trattare
i suoi monaci come figli. Di qui una serie di considerazioni e atteggiamenti importantis-
simi, non ultima quella virtt spesso esaltata dalla Regola che € la moderazione, ovvero
la capacita di trovare i tempi e i modi giusti per compiere un’azione, tanto pitl quando
questa riguarda la relazione con gli altri. E di qui la frase che segue, posta alla fine
della Regola, che esplicita chiaramente i tratti peculiari di questa figura determinante:
«..e si sforzi di essere amato pili che temuto. Non sia turbolento né inquieto, non sia
violento né ostinato, non invidioso né eccessivamente sospettoso, altrimenti non avra
mai pace. Nei suoi stessi comandi sia previdente e assennato €, in cio che impone nello
spirituale o nel temporale, agisca con saggezza e misura».

E interessante notare quali aspetti San Benedetto tende ad approfondire quando
parla alle figure leader della sua comunita: I’abate, il cellerario, il priore. Egli raramente
dice loro che cosa fare concretamente, semmai si sofferma a lungo sul come fare le
cose, sullo stile, sulle qualita che devono essere espresse attraverso le azioni. Di qui
I’attenzione alla saggezza, alla misura, all’assennatezza e di qui soprattutto l'indicazione
cardine «sia pili amato che temuto». Il capo € per la comunita un padre, sia che abbia
responsabilita su poco che su molto e, come ogni buon padre di famiglia, deve sapere
guidare con comprensione ed affetto. Il timore produce, forse, risultati nel breve, ma
nel lungo termine genera rancore, diffidenza, odio. Non € con il timore ma bensi con la
premura che si possono guidare nel tempo le persone.

L’abate deve avere ben chiaro che le persone che lui dovra guidare hanno carismi e
caratteri diversi e che in questa diversita sta la loro ricchezza. La guida delle persone
passa attraverso questo e su questa leva fonda i suoi punti di forza. Non solo, tuttavia,
aspetti legati alle competenze, tutto sommato semplici da comprendere ma soprattutto
legati al carattere. Nell’antichita con il termine anima si intendeva proprio cio. Il modo
di essere e di pensare della persona, cid che la connota pitl nel profondo. E all’anima
che il capo deve parlare se vuole ottenere rapporti forti e chiari. Ed & con la propria
anima e quella altrui che le persone che vivono in azienda, chiunque siano, devono
fare i conti per creare un ambiente ricco e stimolante.

Ma c’é una frase che pil di tutte, a mio avviso, indica la modernita di questo ap-
proccio ed € quella contenuta nel capitolo 3 della Regola, dove Benedetto affronta il
tema della comunicazione e della condivisione, una modalita ancora poco utilizzata nelle
nostre imprese oggi. E scrive: «0gni volta che in monastero si devono trattare cose di
importanza, I’abate raduni tutta la comunita ed esponga egli stesso di che si tratta. E
udito il parere dei fratelli, consideri dentro di sé la cosa e faccia quel che gli sembrera
pit utile. Abbiamo detto di chiamare tutti a consiglio, perché spesso € proprio al piu
giovane che il Signore rivela la soluzione migliore». Le decisioni importanti, proprio
perché tali, vanno prese con chiarezza e grazie all’apporto di tutti. Persino dell’ultimo
arrivato, quello che sulla carta ha meno motivi per farlo, forse anche lui ha qualche
cosa di buono e di utile da aggiungere. Un modo di fare oggi poco presente nei luoghi di
lavoro, persino in quelli che si ispirano alla matrice cristiana in economia, dove spesso
vi € chi decide e chi esegue. Cid non significa che la decisione € di gruppo, vi € sempre
qualcuno, I’abate, che decide, che tira le fila. Ma la decisione € resa ricca dal gruppo,
matura nel gruppo e forse proprio grazie a cio diventa piu decisa e partecipata.

M. Folador, “Fare impresa”: lavoro, comunita e spiritualita nella visione benedettina - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 17



Ma l'obiettivo dell’abate non € rendere “partecipativa” la guida della comunita
quanto realizzare, attraverso mille competenze e sensibilita, la comunita. Ecco allora il
capitolo dedicato ai cosiddetti “Scomunicati”, coloro che con le loro azioni mettono a
repentaglio la bonta del lavoro di tutti. Benedetto chiede estrema attenzione a questa
problematica ma alla fine nel capitolo 28 scrive: «Il fratello che gia rimproverato pil
volte di qualche mancanza, e anche scomunicato, non si corregge, sia sottoposto ad
una punizione pit dura.. Se poi nemmeno cosi guarisce, |’abate usi il ferro da taglio,
perché una pecora infetta non propaghi a tutto il gregge il contagio». Non € l'unico
caso in cui San Benedetto usa toni e contenuti accesi. Egli € uomo concreto e conosce
nel profondo I’animo umano, conosce i suoi punti forza ma anche le sue debolezze. E
soprattutto sa quanto sia difficile costruire una comunita coesa e in armonia. Nel far cio,
come €& naturale, possono comparire i conflitti, le intemperanze, tutte quelle situazioni
che hanno in sé il germe della polemica e del disaccordo. La scelta, ancora una volta,
€ decisa. L'equilibrio tra la persona e la comunita € delicatissimo e va costruito giorno
dopo giorno e se qualcosa o qualcuno, su cui si sono tentate tutte le soluzioni, lede
questo equilibrio, la scelta a favore della comunita € una scelta dovuta. Non pud una
singola persona mettere a repentaglio il bene comune. Altre forse sono le opportunita
per quella persona, altre le strade e cio va detto in maniera forte e decisa.

Nella Regola vengono presi in considerazione non solo aspetti legati alla persona e
alle relazioni interpersonali ma anche numerosi aspetti organizzativi - ruoli, processi,
attivita -, ma quello legato all’affidamento delle responsabilita € forse quello piti rimar-
cato, perché essere “responsabili” significa letteralmente saper dare delle risposte giuste
e adeguate alla “realizzazione” del progetto di costruzione della comunita e dell’edi-
ficazione spirituale e materiale dei monaci. Di qui la necessita di scegliere persone in
grado di assumere queste responsabilita, di sostenerne i “pesi” e quindi di dimostrare
nei fatti capacita e coerenza.

Vale la pena perd sostare per un attimo sui tre grandi valori su cui si incardina tutta
la Regola, i quali potrebbero essere dei pilastri anche delle imprese che guardano alla
dimensione sociale oltreché a quella economica, alla creazione di valore per le persone
e la societa oltreché per l'impresa stessa.

Il primo, il silenzio e I'ascolto, & gia presente nel prologo della Regola: «Ascolta,
figlio, i precetti del maestro, porgi attento il tuo cuore, ricevi di buon animo i consigli
di un padre che ti vuole bene e mettili risolutamente in pratica». La parola “ascolta”
€ la prima parola della Regola, a testimoniare la sua importanza non solo nella cultura
monastica ma nell’intera cultura antica. E difatti anche la parola pili usata nell’Antico
Testamento dove sta a significare, cosi come nella sua accezione latina, “comprendere”,
“farsi carico di”. Questo € il significato che San Benedetto attribuisce a questa parola
e per questo motivo il silenzio, che € lo spazio e il tempo utile ad ascoltare, & uno dei
tre grandi valori cardine del movimento benedettino. Non puo esserci ascolto e com-
prensione tra le persone se non attraverso il silenzio, che non € solo silenzio fisico ma
anche capacita di sospendere il giudizio, di tenere a freno il pregiudizio e tutta quella
ridda di emozioni che spesso inficiano e rendono vuoto |’ascolto.

Il secondo grande valore a cui San Benedetto dedica un capitolo della Regola, il
settimo per la precisione, € il valore dell’'umiltd. Il termine deriva dalla parola latina
“humus”, “terra”, a significare che essere umili significa andare alla radice delle cose,
in profondita, nel tentativo di cercare cid che sta a monte, la verita ultima. LCumilta

18 M. Folador, “Fare impresa”: lavoro, comunita e spiritualita nella visione benedettina - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



connota tutt’oggi I’esperienza monastica ed € il valore che rende possibile [’ascolto e lo
rende utile e concreto. Sarebbe impensabile e inutile dedicare tempo all’ascolto di cio
che mi sta attorno se poi non avessi l’'umilta di capire quanto di quello che ho compreso
possa essere per me importante e fecondo. La persona umile allora sa di essere pieno
di pregi e di aspetti buoni ma sa anche che c’é sempre qualcosa nel profondo di sé che
merita attenzione e pud diventare un aspetto su cui lavorare e crescere.

L'ultimo dei tre € invece |'obbedienza e compare nel capitolo 5 da cui € bello estrarre
questo incipit: «Ma perché questa obbedienza sia accetta a Dio e cara agli uomini, cio
che si ordina deve essere eseguito senza esitazione, senza ritardo, senza svogliatezza
0 mormorazione o espressioni di rifiuto.. E dai discepoli sia prestata con buon animo
perché Dio ama chi dona con allegrezza». E forse il valore pidl difficile da comprendere
ai nostri giorni. Per noi spesso la parola obbedienza assume un connotato negativo e
ostico ma la parola latina da cui deriva e a cui fa riferimento San Benedetto dice tutt’altro.
“Ob-audire”, nell’accezione latina, significa ascoltare con attenzione, ovvero valutare con
cura cio che accade per poi compiere una scelta piti consapevole e volontaria. Per questo
motivo I'obbedienza assume un connotato positivo e per questo motivo San Benedetto
parla di allegrezza, anche quando, e accade di sovente nelle comunita, I"obbedienza
€ dovuta a scelte meno condivise e consapevoli che perd sappiamo sono orientate al
bene comune e alla realizzazione nostra e di chi ci € attorno. Forse per questo il santo
di Norcia non si limita a riflettere su questo valore cardine ma mette in guardia da un
possibile rischio che spesso anima anche i nostri luoghi di lavoro: la mormorazione.
Scrive nel capitolo 34: «Soprattutto poi non si manifesti per alcun motivo il male della
mormorazione. Un comportamento che se qualcuno vi sara colto sia sottoposto a severa
punizione». Un atteggiamento nascosto e poco palpabile ma che spesso nelle comunita
arreca danni irreparabili. Mormorazione che significa pettegolezzo, parole frivole ma
soprattutto discredito, sospetto, mancanza di fiducia. Quanto tempo spesso si trascorre
a parlare alle spalle, noi degli altri e gli altri di noi. E quanta rabbia, astio, paura que-
sto determina. San Benedetto cerca di troncare alla radice un cosi cattivo vezzo e lo fa
applicando pene severe e dedicando a questo comportamento un capitolo intero. Un
ammonimento, un consiglio di certo utile anche a noi oggi.

Molte altre potrebbero essere le riflessioni in grado di “illuminare” la gestione delle
nostre realta, comportamenti, valori, prassi che hanno supportato per secoli le migliaia
di abbazie e monasteri presenti in tutta Europa. E qui torna la riflessione sui carismi:
non esiste una “regola certa”, un modello a cui ispirarsi totalmente. Tentare di accostare
e di dare senso oggi ad un modello organizzativo e culturale come quello benedetti-
no non € cosa semplice. Molte sono le differenze, anche se non sostanziali tra i vari
carismi, diversi gli obiettivi. Serve pero tenere presente che la dimensione spirituale &
parte dell’'uomo, parte profonda che lo determina da sempre e che serve dare spazio
e vita a questa parte e valorizzarla nei modi che la quotidianita ci concede, tanto pil
nel lavoro. Un atteggiamento spirituale verso gli altri e le cose, che € rispetto e amore
per l’altro, e la creazione, che € ricerca di pace e di unita, proprio come avveniva e
avviene nei monasteri. Una scelta semplice e possibile, vicina e utile. E avere sempre
presente che esiste semmai un modello che anche Benedetto cita alla fine della Regola,
quasi a voler rimandare alle fonti a cui tutti dobbiamo abbeverarci e che fa riferimento
al vangelo e ai grandi Padri della Chiesa. E in quelle fonti che anche oggi, nel lavoro,
possiamo trovare consigli e conforto, guida e ispirazione.

M. Folador, “Fare impresa”: lavoro, comunita e spiritualita nella visione benedettina - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 19






di Maria Elettra Favotto - Consulente e formatore aziendale, Askesis Societd Benefit (Varese)

EFFICACIA ED EFFICIENZA:
IL GIUSTO EQUILIBRIO
PER UN’ORGANIZZAZIONE
SOSTENIBILE

ABSTRACT

’articolo riassume e approfondisce i principali concetti presentati in occasione del
Convegno Amministrativo di ottobre 2025, in un intervento dedicato ai temi dell’orga-
nizzazione e della gestione del cambiamento. Ispirato al volume Mastering Change di
Ichak Adizes, l'articolo propone una lettura sistemica del cambiamento come fenomeno
inevitabile, esplorando come le organizzazioni possano trovare sostenibilita, bilanciando
prospettive diverse e sviluppando una leadership collettiva.

Tutto cambia

Tutto cid che & vivo cambia. Non possiamo arrestare il cambiamento. Anche se non
sempre ce ne accorgiamo, la realta evolve continuamente. Le organizzazioni si adattano,
pitl 0 meno velocemente, e con esse le persone e i team di lavoro. A cosa si adeguano?
Ai mutamenti che avvengono “li fuori”: nei clienti, nelle regole del mercato, nei vincoli
di risorse, nei contesti socioeconomici, politici e tecnologici. Il cambiamento pud mettere
in difficolta un’organizzazione, in particolare nella fase di transizione verso un nuovo
equilibrio: quel momento intermedio in cui vecchio e nuovo coesistono, producendo
inevitabilmente tensioni, incertezze e resistenze (Adizes, 2015). In questa zona di pas-
saggio, i riferimenti consolidati si indeboliscono mentre i nuovi assetti non sono ancora
pienamente definiti e cio pud disorientare persone e gruppi.

Sarebbe ingenuo, infatti, immaginare che tutti i membri dell’organizzazione affron-
tino il cambiamento con lo stesso entusiasmo o con la medesima disponibilita. Ogni
individuo vi si rapporta in modo differente, in funzione del proprio ruolo e della per-
cezione di sicurezza o minaccia che il mutamento comporta. C’é chi preferisce che le

M. E. Favotto, Efficacia ed efficienza: il giusto equilibrio 21
per un’organizzazione sostenibile - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



trasformazioni avvengano in modo graduale e controllato e chi invece € naturalmente
orientato all’innovazione e alla sperimentazione. Queste differenze di approccio, se non
riconosciute, possono generare conflitti o rallentamenti.

Il cambiamento, infatti, porta alla luce la diversita dei punti di vista che abitano
il sistema: imparare a leggerlo e gestirlo consapevolmente consente di trasformare la
tensione in apprendimento collettivo, di trovare compromessi e di orientare il futuro
in modo condiviso.

Diversita di prospettive: un paragone con gli studi sulle imprese di famiglia
Un primo elemento di diversita di prospettive pud essere colto dagli studi di Tagiuri
e Davis in merito alla struttura delle imprese familiari che, in alcuni aspetti, presentano
delle analogie con le opere religiose. Tagiuri e Davis, come riportato da Marcolin (2022)
e Zellweger (2017), descrivono l'impresa familiare come un sistema formato da tre sot-
tosistemi interconnessi: famiglia, proprieta e gestione.
o “Famiglia”: comprende i membri legati da vincoli affettivi e valoriali.
° “Proprieta”: include i soggetti che detengono potere decisionale e partecipano
alla governance.
° “Gestione”: coinvolge coloro che operano nell’impresa in virtl di competenze
professionali e responsabilita operative.

Nelle imprese familiari le persone possono appartenere simultaneamente a pil
sottosistemi, combinando ruoli e prospettive differenti. Anche nelle opere religiose pos-
sono convivere dinamiche analoghe: vi sono membri che appartengono alla “famiglia”,
luogo delle relazioni, dedicato alla cura dei suoi membri. Alcuni esercitano funzioni di
guida e di governance, ovvero hanno “voce in capitolo” nelle decisioni strategiche. Vi
sono persone infine che hanno un ruolo nella gestione operativa delle attivita e dei
servizi. 0gni membro del sistema pud appartenere a uno o pil sottosistemi contempo-
raneamente, dove il rischio € di sovrapporre ruoli e aspettative generando ambiguita o
tensioni tra le diverse sfere di appartenenza. Come individua Marcolin (2022), in una
gestione virtuosa dei tre sottosistemi (famiglia, proprieta, gestione), nessuno annulla
Ialtro, nessuno € confuso dall’altro. Una prospettiva piti matura e sostenibile consiste
dunque nel riconoscere la specificitd di ciascun sottosistema e nel promuovere un in-
treccio sano e consapevole tra di essi, capace di generare beneficio sia per le persone
che per l'organizzazione nel suo insieme.

Il modello PAEI di Adizes

Un altro elemento di diversita su cui & possibile ampliare la riflessione deriva dal
ruolo che ciascun individuo agisce. Chi presidia la qualita del servizio avra uno sguardo
diverso rispetto a chi tutela i valori fondanti dell’organizzazione o a chi si occupa della
parte amministrativa. Ogni funzione porta con sé una differente sensibilita verso Ieffi-
cacia (raggiungere il risultato) o I’efficienza (utilizzare al meglio le risorse).

Nel modello PAEI (Adizes 2015), vengono identificate quattro prospettive che convi-
vono, o pil frequentemente si scontrano, all’interno di ogni organizzazione:

e P (Producer) - Produttivo: é l"orientamento di chi mira all’efficacia immediata,

alla realizzazione dei risultati e alla soddisfazione dei bisogni del cliente.

22 M. E. Favotto, Efficacia ed efficienza: il giusto equilibrio
per un’organizzazione sostenibile - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



e A (Administrator) - Amministrativo: & "orientamento di chi mira all’efficienza,
alla strutturazione dei processi e al rispetto delle regole operative.

e  E (Entrepreneur) - Imprenditore: € ’orientamento di chi guarda al futuro,
all’innovazione e alla capacita di anticipare i cambiamenti.

e | (Integrator) - Integratore: € I'orientamento di chi ha a cuore la coesione, la
comunicazione e la costruzione di un senso di appartenenza condiviso.

Il principio fondante del modello di Adizes é che, di nuovo, per una buona gestione
dell’organizzazione, nessuna di queste prospettive pud essere assente e nessuna deve
prevalere sulle altre: la sostenibilita organizzativa richiede un equilibrio dinamico tra
efficacia (P ed E) ed efficienza (A e I). L'assenza o la predominanza durevole nel tempo
di una sola di esse conduce all’insostenibilita: I’organizzazione perde la capacita di
adattarsi al cambiamento.

Ad ogni cosa il suo tempo

“Per ogni cosa c’é il suo momento, il suo tempo per ogni faccenda sotto il cielo”
(Qoelet). Questo vale anche per le quattro prospettive P, A, E e I. Nel corso del suo ciclo
di vita |’organizzazione manifesta bisogni differenti a cui corrisponde una temporanea
prevalenza di una o pitl di queste prospettive. Tale oscillazione riflette la necessita di
adattare I’equilibrio interno tra P, A, E e | in funzione della fase evolutiva e delle sfide
che l’organizzazione sta attraversando. Nelle fasi iniziali dell’organizzazione (della
sede, del team), la prioritad & stare vicino al cliente e dimostrare di poter rispondere
con efficacia ai suoi bisogni. Crescendo, diventa fondamentale mettere ordine, definire
regole e processi. Nel periodo di maturita, la sfida € mantenere la vitalita e la capacita
innovativa, evitando di irrigidirsi divenendo eccessivamente burocrati. Nella fase di
declino, I’'urgenza € riconnettersi alla missione originaria e reinventarsi (Adizes, 2004).

Competenza chiave di chi ha responsabilita in un’organizzazione ¢ dunque gestire
la transizione tra una fase e l’altra, favorendo una cultura che valorizzi il confronto in
modo continuativo tra le diverse prospettive P, A, E e |. La visione pili completa nasce
dall’integrazione di prospettive differenti (Adizes, 2015): & attraverso una pluralita di
sguardi che si riesce a comprendere con maggiore precisione |’equilibrio dinamico tra
efficacia ed efficienza piu adatto alla corrispondente fase di vita. Imporre una visione
unica, magari facendo leva sull’autorita derivante dal ruolo o sull’influenza personale
che si puo esercitare, puo apparire pit semplice ed efficace; tuttavia, come insegna
Adizes (2015), ignorare o escludere una prospettiva conduce nel tempo all’inefficacia e
all’inefficienza sistemica. L'inclusione della diversita di prospettive € pertanto non solo
un principio che qualcuno potrebbe sentire come etico, ma una strategia di sopravvi-
venza organizzativa, in altre parole, di sostenibilita.

La cultura del confronto come leva di sostenibilita

Confrontare prospettive diverse non € un processo facile. La sostenibilita organizzativa
non si fonda unicamente su competenze tecniche o sulla soliditd economica, ma su
una cultura relazionale che favorisca fiducia, rispetto (Adizes, 2015) e dialogo autentico.
Raggiungere la maturita come organizzazione significa usare sapientemente la relazione

M. E. Favotto, Efficacia ed efficienza: il giusto equilibrio 23
per un’organizzazione sostenibile - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



come strumento di buona gestione e governo per permettere il confronto costruttivo
tra prospettive diverse. Si tratta di un processo che richiede pazienza, tolleranza e
disponibilita a mettere in discussione la propria posizione. L'esercizio del dialogo non
€ privo di costi emotivi e cognitivi, ma rappresenta la condizione necessaria affinché
|’organizzazione possa evolvere in modo equilibrato e sostenibile.

Conclusioni

Le organizzazioni sostenibili, siano esse imprese familiari, enti civili o opere reli-
giose, condividono una medesima necessita: mantenere vivo il legame tra missione e
gestione, tra spirito fondativo e capacita di adattamento. Esse sono sostenibili nella
misura in cui riescono a:

e integrare prospettive diverse e valorizzarne la complementarita;

e  gestire con consapevolezza le fasi di transizione del proprio ciclo di vita;

. promuovere una cultura basata su fiducia, rispetto e dialogo costruttivo;

e mantenere un bilanciamento costante tra orientamento ai risultati e cura dei

processi.

L'efficacia e l’efficienza, dunque, non sono obiettivi alternativi: sono dimensioni
essenziali alla sostenibilita, che si realizzano pienamente quando le persone che sono
parte del sistema riescono ad armonizzare le differenze, sostenute da una visione e da
valori comuni.

BIBLIOGRAFIA

Adizes, I. (2015). Mastering Change. Introduction to Organizational Theraphy.
A Universal Applied THeroy on How to Lead Change for Exceptional Results
Without Destructive Conflict. Santa Barbara, CA: Adizes Institute Publications.

Adizes, 1. (2015). Managing Corporate Lifecycles. Santa Barbara, CA: Adizes
Institute Publications.

Marcolin, L. (2022). Family & Business. Ottenere armonia e risultati nelle
imprese di famiglia. Milano: AYROS Editore.

Zellweger, T. (2017). Managing the family business. Theory and Practice.
Cheltenham, UK: Edward Elgard Publishing.

24 M. E. Favotto, Efficacia ed efficienza: il giusto equilibrio
per un’organizzazione sostenibile - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



di Fabrizio Carletti - Centro Studi Missione Emmaus

OLTRE LA GESTIONE:
“FARE IMPRESA” E
UN ATTO CREATIVO

ABSTRACT

Le organizzazioni a movente ideale agiscono un atto creativo nel mondo. Non si
limitano a gestire la realta, desiderano trasfigurarla, umanizzarla. Alla base vi ¢ la forza
di una visione originaria, che permette di coinvolgere in questa impresa altre persone
e determina la responsabilita di un’eredita da tenere viva mediante una sua continua
re-interpretazione. In particolare, oggi chiede il ripensamento dei modelli di governance
e la cura della qualita dei processi interni.

Fare impresa, nelle sue varie forme e nei diversi contesti, non € limitarsi alla gestione
di risorse per il perseguimento di un obiettivo. In un bel documento pubblicato nel 2013
dal Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace (confluito nel 2016 nel Dicastero per il
Servizio dello Sviluppo Umano Integrale), si legge: «Lo sviluppo di organizzazioni produt-
tive € uno dei principali modi con cui gli imprenditori possono partecipare all’opera della
creazione. Prendendo coscienza della loro partecipazione all’opera della creazione attra-
verso il governo delle loro aziende, gli imprenditori possono percepire la grandezza della
loro vocazione e la grande responsabilita che essa comporta» (Pontificio Consiglio della
Giustizia e della Pace, 2013, 5). Si riconosce, a prescindere che si parli di organizzazioni
profit o no profit, che I’essere imprenditori & saper trasformare la poverta in ricchezza
alla luce di una visione, in virtt di uno sguardo liberato e liberante sulla realta. Un vero
imprenditore, quindi, € in grado di mettere in atto eventi di liberazione: donando dignita
alle persone, umanizzando i processi. Partecipa all’atto liberante e ri-creativo di Gesu nei
Vangeli: ridare la speranza a chi non € pit in grado di vederla, rimettere in cammino colui
che & seduto ai bordi di una strada, tornare ad afferrare la propria vita per chi ne era
impedito. Questo € quanto dovrebbe caratterizzare una cultura imprenditoriale in genere.

F. Carletti, Oltre la gestione: “fare impresa” € un atto creativo - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025 25



Le organizzazioni a movente ideale, che nascono attorno a degli ideali attraverso
I’azione di persone portatrici di doni o carismi, hanno una responsabilita maggiore pro-
prio in funzione della loro natura. Tuttavia, queste organizzazioni a volte sostituiscono
al carisma le loro istituzioni, le loro opere. L'opera diviene lo scopo ultimo del loro
agire, intrappolando in modo inconsapevole la tensione carismatica dentro procedure e
strutture che alla lunga non riescono pill ad essere generative. Tutti gli sforzi si piegano,
allora, sull’autoconservazione delle strutture a detrimento del carisma (cfr. Bruni, 2015).

Ripartire da un sogno

| grandi fondatori, da Madre Teresa a don Bosco, hanno tutti avuto una chiara visio-
ne iniziale. Hanno saputo “fare impresa”, cioé sfidare il reale per trasfigurarlo: dargli
un volto umano. Questa visione non ha rappresentato una spinta ad agire solo per
loro. Ha costituito la base di partecipazione a questa impresa per tante altre persone.
Un’organizzazione a movente ideale, che si schiaccia sulla gestione delle sue opere, &
un’organizzazione che si € sconnessa da questa sorgente. Dovremmo chiederci: perché
non ci sono pitl i benefattori di un tempo? Forse proprio perché abbiamo smesso di
sognare! Non si chiedono finanziamenti per gestire meglio delle attivita, si chiedono per
salvare e liberare delle persone. Solo questo da senso ad un dono.

La questione del sogno originario, del carisma, incontra resistenze quando si chiede
di ripensarlo nel presente. Il carisma dei fondatori, pur costituendo un indirizzo radicale,
lascia spazio a forme di attualizzazione. Questa attualizzazione venne richiesta dallo
stesso Vaticano dopo il Concilio; tuttavia, «nella pratica sorsero le difficolta maggiori:
le persone, come i gruppi, non sempre riuscirono a trasformare la propria mentalita. A
Cio si aggiunse la resistenza strutturale delle opere e delle imprese dirette dai religiosi,
e una resistenza, organizzata persino come ‘fedelta alla tradizione’, che cercava di
limitare i progressi inevitabili e favoriva la restaurazione del passato. In questa tappa
tutti invocavano il carisma del fondatore [..] pit che lasciarsi interpellare da esso, ogni
gruppo tendeva a servirsi di esso» (Echave et al., 2017, 12).

Nella Bibbia il termine “creare” sta per origine, non per inizio. Se l’inizio € un punto
di partenza storico che si completa quando la realta evolve, l’origine é una fonte dalla
quale sgorga sempre acqua nuova. Il filosofo Agamben scriveva: «La vera tradizione non
consiste nel conservare le cose intangibili e mute, ma nello sgombrare lo spazio in cui
esse possano finalmente aprirsi e parlarci» (Agamben, 2023, VII). Per lo psicanalista e
teologo Halik la tradizione € «corrente viva, creatrice, che rende possibile tramandare
e testimoniare. La tradizione € un moto incessante di ricontestualizzazione e reinter-
pretazione: studiare la tradizione significa in primo luogo cercare la continuita nella
discontinuita, l'identita nella pluralita di fenomeni sempre nuovi che emergono in un
processo di evoluzione» (Halik, 2023, 28). Un sogno carismatico, come la Tradizione, &
continuita nella discontinuita in quanto ha, come Dio, un anelito profondo e continuo:
far si che la vita continui, continuare a creare.

Puo esserci d’aiuto la distinzione che il filosofo Derrida fa tra erede e archivista
(Regazzoni, 2018, 28ss). L'archivista si limita a conservare, come se quell’inizio basti a
se stesso e torni da solo a parlare. Viene dal passato. Il vero erede € colui che parte
da un vuoto, da un mancato, e permette di dire altro a partire da quella ingiunzione
iniziale: dire cio che il fondatore non era in grado o non gli era permesso di dire, fare

26 F. Carletti, Oltre la gestione: “fare impresa” € un atto creativo - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



cio che il fondatore non era in grado o non gli era concesso di fare. L'erede attiva una
risposta, dove non € in gioco la trasmissione del sapere ma il prosieguo della vita. E
questo fa dell’erede un traditore: la fedelta all’origine consiste quindi in un tradimento
che genera una rottura della ricorsivita mortifera di alcune tradizioni per lasciar parlare
ancora oggi il carisma.

Questa visione del carisma e quindi del movente ideale di una impresa, puo purificare
alcune forme di schiacciamento sulla gestione e riportare I’atto a creare speranza. E
solo ripartendo dall’origine che si & in grado di far rifiorire la creativita: «|’organizzazio-
ne non dimostra |’esistenza di un carisma: la creativita si. Il carisma non deve essere
grandioso, ma € necessariamente vitale; potra mancare di originalita, perd sara sempre
originario» (Echave, 2017, 40).

Riscrivere nell’oggi il proprio sogno purificandolo dall’organizzazione attuale, dalle
Opere, € vitale. Non su un piano ideale ma di sviluppo e di crescita, di coinvolgimento
e partecipazione. Questo sogno chiedera infatti di essere narrato e condiviso con ogni
soggetto che entrera a contatto con I'impresa a movente ideale, con tutti i suoi portatori
di interesse (stakeholders): i dipendenti, i benefattori, i beneficiari, altri enti. E questo
sogno che legittima l'intraprendenza, che autorizza a rischiare nel fare impresa. Ad
esempio, in una scuola gestita da un Istituto Religioso € importante che gia a partire
dalla fase di reclutamento del personale si valuti un’intersezione valoriale tra il carisma
e il soggetto individuato; che ci siano delle giornate annuali in cui ridirsi il “perché”, la
visione e la missione del nostro “fare impresa”; che ogni genitore sia coinvolto a partire
da questa visione originaria.

La qualita dei processi: nuove forme di governance

A partire dal pontificato di Papa Francesco, sono state introdotte nuove categorie di
pensiero in merito al tema del governo e dei processi. Riflessioni che richiedono quel
tradimento dell’erede di cui si parlava sopra per dare continuita alla vita: i fondatori
non erano in possesso di queste categorie ecclesiologiche cosi come di acquisizioni
moderne sui sistemi di governance in relazione all’attuale paradigma di complessita.

La formazione viene vista come la panacea per il cambiamento, ma si corre il rischio
di ripetere modelli di governance e di leadership non pil adeguati se ci si forma sui
vecchi paradigmi. Inoltre, la riduzione dei religiosi e delle religiose determina anche la
difficolta di trovare tra loro figure adeguate nell’assumere ruoli direttivi all’interno delle
tante Opere che gli Istituti e le Congregazioni ancora gestiscono.

La sinodalita, come determinazione della Chiesa in questo tempo, come ripensamento
profondo dell’esercizio dell’autorita e del potere nei contesti ecclesiali, rappresenta una
sfida profetica. Sottolinea come la qualita della vita di un’organizzazione deriva dalla
qualita dei processi interni, primo tra tutti quelli di carattere decisionale. Non basta,
cioé, giustificarsi con lo slogan della “trasparenza” se poi i processi organizzativi non
prevedono un coinvolgimento decisionale di chi vi opera. La trasparenza senza parteci-
pazione rappresenta solo una forma di autoritarismo democratico.

Nelle scienze organizzative al termine sinodale si puo sostituire quello di leadership
orizzontale (Rizziato, 2020; Laloux, 2016). Nelle organizzazioni esaminate da questi studi
esiste un organigramma e quindi esistono ruoli istituzionali di governo: non tutti sono
collocati sullo stesso piano e livello di responsabilita e potere. Quello che avviene, pero,
¢ la distribuzione della capacita decisionale a tutti i livelli, con un ruolo di supervisio-

F. Carletti, Oltre la gestione: “fare impresa” € un atto creativo - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025 27



ne, accompagnamento o di decisione ultima da parte dei vertici. Se una volta il leader
era colui che generava una visione e chiedeva agli altri di seguirlo (leader-followers),
oggi € pil concepito come un architetto di spazi di co-ideazione e di co-progettazione
(leader-leader).

La decisione € spesso vista come un atto e non come un processo. Questa visione
limitata sposta tutta [’attenzione sul decisore finale. Se invece intendiamo la decisione
come un processo possiamo distinguere due fasi: la fase di decision making, dove si
avvia il confronto, ’analisi su di un argomento e si raccolgono le proposte tra cui do-
ver poi decidere, e la fase di decision taking, |’atto in cui si opera la scelta finale'. In
un processo decisionale non tutti partecipano a tutte le fasi, ma tutti sono comunque
coinvolti nel proporre riflessioni, suggerimenti e proposte. Non tutti decideranno, ma
chi decidera sara comunque chiamato a tenerne conto. La leadership legata al carisma
svolgera poi la sua funzione di episcope: la supervisione di quanto sta avvenendo e
delle decisioni prese; svolge cioé una funzione apostolica valutando il fondamento
evangelico-carismatico delle decisioni prese.

Nel contesto ecclesiale, tuttavia, c’é ancora sospetto sull’uso di termini provenienti
dalle scienze dell’organizzazione. Eppure, alcune realta si comportano peggio di una
azienda fordista, dove quello che conta € il prodotto finale, mentre le persone sono
considerate alla stregua di un ingranaggio dentro il pit grande meccanismo del siste-
ma. Riscontriamo spesso una scarsa cultura del lavoro in questi contesti e incontriamo
dipendenti laici e laiche di opere religiose che si rivolgono a noi dicendoci: «Perché do-
vrei continuare a lavorare dentro questa organizzazione se tanto sono trattata peggio o
considerata meno che in un’azienda normale? Perché continuare qui se non sperimento
quei valori in cui credo?».

Inoltre, stiamo vivendo un cambio d’epoca e non un’epoca di cambiamenti, quindi
delle trasformazioni antropologico-culturali molto profonde che richiedono un ripensa-
mento degli stili di guida, non per adattarsi al presente ma, ripartendo da esso, per
cogliere I’opportunita di esprimere una nuova forma governance in grado di aumentare
la bellezza, l'intensita dell’esperienza umano spirituale di ogni persona. | modelli pre-
cedenti hanno spesso generato una cultura interna di tipo leader-followers (cfr. Marquet
2022). | sintomi sono facilmente osservabili: delega di tutti i problemi alle figure apicali,
de-responsabilizzazione strategica, schiacciamento sui mansionari, ricerca di aree grigie
organizzative dove accomodarsi dentro una propria comfort zone, continua lamentela
rispetto alle decisioni prese dai vertici. Passare da una cultura leader-followers ad una
cultura leader-leader chiede modelli di governo con chiari mandati di delega; chiede ai
vertici di delegare le decisioni operative e di fornire un lavoro di supervisione caratte-
rizzato pit dal porre domande che dal fornire risposte; chiede di superare la rigidita
dei mansionari, definendo al loro posto degli scopi strategici e degli obiettivi operativi
rispetto ai quali i collaboratori sceglieranno le modalita di realizzazione secondo i loro
talenti e le risorse disponibili; chiede di dover rispondere periodicamente ai vertici delle
proprie scelte creando cosi spazi di apprendimento continuo.

Nel paradigma della complessita, infatti, sarebbe mortifera la scelta della semplifica-
zione intesa come divide et impera: accrescimento delle commissioni, degli organi, della

1. Questa distinzione ¢& stata recepita anche all’interno del cammino sinodale nell’“Instrumentum laboris” per la
Seconda Sessione della XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi (ottobre 2024).

28 F. Carletti, Oltre la gestione: “fare impresa” € un atto creativo - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



specializzazione dei ruoli. Nella complessita & chiesto di restare complessi, abitando
questa realta mediante modelli reticolari e interdipendenti, supervisionati e armonizzati
tra loro: siamo dentro la logica della teoria dei team e delle organizzazioni che auto-ap-
prendono (Turner, 2022; Panetti, 2017).

In un tempo caratterizzato da guerre e da tensioni profonde nella societa, concludia-
mo lasciando la parola ad una grande testimone della storia moderna, la giovane Etty
Hillesum. Pur vivendo nelle condizioni estreme dei lager nazisti, Etty ci ha lasciato un
messaggio che richiama la necessita di non limitarci a gestire la nostra miseria, ma di
accrescere la vita come atto creativo:

«Se non sapremo offrire al nostro mondo impoverito del dopoguerra nient’altro che
i nostri corpi salvati ad ogni costo, e non un senso nuovo delle cose, attinto dai pozzi
pit profondi della nostra miseria e desolazione, allora non basterd. Dai campi stessi
dovranno irraggiarsi nuovi pensieri, nuove conoscenze dovranno portar chiarezza oltre
i recinti di filo spinato, e congiungersi con quelle che la fuori ci si deve ora conquistare
con altrettanta pena, e in circostanze che diventano quasi altrettanto difficili. E forse
allora, sulla base di una comune e onesta ricerca di risposte chiarificatrici su questi
avvenimenti inspiegabili, la vita sbandata potra di nuovo fare un cauto passo avanti»
(Hillesum, 2010, 45).

F. Carletti, Oltre la gestione: “fare impresa” € un atto creativo - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025 29



BIBLIOGRAFIA

Agamben, G. (2023). La mente sgombra. Profanazioni. Nuditd. Il fuoco e il
racconto. Torino: Einaudi.

Bruni, L. (2015). La distruzione creatrice. Come affrontare le crisi nelle orga-
nizzazioni a movente ideale. Roma: Citta Nuova editrice.

Echave, A. J., Silva, S. G. e Spezzati, N. (2017). Nel servizio dell’identitd cari-
smatica. Carisma proprio e codice fondamentale. Citta del Vaticano: Libreria
Editrice Vaticana.

Halik, T. (2023). Pomeriggio del cristianesimo. Il coraggio di cambiare. Milano:
Vita e Pensiero.

Hillesum, E. (2020). Lettere 1942-1943. Milano: Adelphi.

Laloux, F. (2016). Reinventare le organizzazioni. Come creare organizzazioni
ispirate al prossimo stadio della consapevolezza umana. Milano: Guerini Next.

Marquet, I. D. (2022). The leader ship. La vera storia di un capitano capace
di distribuire I’autoritd al suo equipaggio. Milano: Ayros.

Panetti, R. (2017). Theory U, Learning Organizations e Design Thinking. Strate-
gie, strumenti e tecniche per I’innovazione profonda. Milano: Franco Angeli.

Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace (2013). La vocazione del leader
s’impresa. Una riflessione. Disponibile da: https://www.humandevelopment.
va/it/risorse/archivio/economia-e-finanzia/la-vocazione-del-leader-d-impre-
sa-una-riflessione.html (u. a. 15/10/2025).

Regazzoni, S. (2018). Jacques Derrida. Milano: Feltrinelli.

Rizziato, E. (2020). Verso un umanesimo della vita organizzativa. Generare
sviluppo nella complessita con la leadership orizzontale. Milano: Franco Angeli.

Turner, J.R., Thurlow, N. e Rivera, B. (2022). The Flow System. L’evoluzione di
agile e lean thinking nell’era della complessitd. Milano: Ayros.

F. Carletti, Oltre la gestione: “fare impresa” € un atto creativo - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



di Marco 0. Bertelli, Annamaria Bianco - CREA (Centro Ricerca E Ambulatori), Fondazione
San Sebastiano della Misericordia di Firenze, Firenze

LA QUALITA DI VITA
NELLA DISABILITA E
NELLA SALUTE MENTALE

ABSTRACT

La qualita di vita (QdV) € un paradigma chiave nella disabilita e nella salute mentale
perché supera la riduzione della cura a esiti clinici e funzionali, includendo dimensioni
soggettive, relazionali e valoriali. Tra queste, la spiritualita € stata storicamente trascu-
rata, soprattutto nelle persone con disabilita del neurosviluppo e importanti difficolta
cognitive e comunicative, a causa di pregiudizi teorici e di difficolta di misurazione. L'ar-
ticolo esplora, in prospettiva bio-psico-sociale-spirituale, il legame tra spiritualita e QdV,
assumendo come riferimento i modelli e le evidenze presentate in un capitolo dedicato
all’interno del volume La qualitd di vita nella disabilita e nella salute mentale (2025).
Viene mostrato come la spiritualita, intesa come ricerca di senso, scopo, connessione
e apertura al trascendente, costituisca un determinante rilevante del benessere globa-
le e possa influenzare salute mentale e fisica, resilienza, coping, inclusione sociale e
percorsi di recovery. Il concetto di Benessere Spirituale (BSp) € discusso come costrutto
operativo e misurabile, con attenzione a strumenti e domini (SWBS; WHOQOL-SRPB) e ai
limiti della loro applicazione nelle disabilita del neurosviluppo. Si approfondisce inoltre
il ruolo di famiglie, servizi, operatori e comunita di fede come mediatori dell’accesso
alla spiritualita e della sua traduzione in opportunita concrete di vita buona. Si conclude
proponendo una cornice pratica e culturale per integrare la dimensione spirituale nei
progetti personalizzati e nelle comunita, come esigenza scientifica ed etica.

Nel lessico della salute e delle politiche sociali, “qualita di vita” (QdV) é diventata
una parola-ponte: collega la clinica con |’etica, la riabilitazione con la quotidianita, la
misurazione con il significato. In particolare nel campo della disabilita e della salute
mentale, essa funziona come correttivo a due rischi speculari. Il primo € la riduzione
della persona a diagnosi e sintomi, come se la vita potesse essere descritta integralmen-

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 31



te da un elenco di deficit. Il secondo € la tentazione opposta: parlare di benessere in
modo vago, disancorato da evidenze, senza criteri e senza responsabilita. Il paradigma
della QdV nasce proprio per stare nel mezzo: riconoscere la complessita dell’esperienza
umana e, nello stesso tempo, renderla osservabile, progettuale, valutabile (Brown et
al., 1997; Cummins, 1997a).

Il volume La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale di Bertelli e Bianco
(2025), si colloca pienamente in questa traiettoria culturale e scientifica, proponendo
una visione complessa e profondamente umana del benessere, capace di tenere insieme
limiti e desideri, vulnerabilita e dignita, oggettivita e vissuto soggettivo.

Fin dalle pagine introduttive, il testo invita a un cambio di paradigma: non si tratta
pitl di inseguire un’idea astratta di felicita o di normalita, ma di interrogarsi su che cosa
renda una vita degna di essere vissuta per quella persona concreta, in quel contesto
specifico, con quelle risorse e quelle fragilita. In questa prospettiva, la qualita di vita
non € un traguardo da raggiungere, bensi un processo dinamico, un equilibrio sempre
prowvvisorio tra bisogni universali e significati personali.

E proprio all’interno di questo quadro che emerge con forza la dimensione della spiri-
tualita. Non come elemento accessorio, né come semplice espressione di religiosita, ma
come dimensione costitutiva della qualita di vita, soprattutto quando la vita € segnata
dalla disabilita o dalla sofferenza psichica. La spiritualita, intesa come ricerca di senso,
di connessione e di valore ultimo, attraversa trasversalmente tutte le altre dimensioni
della qualita di vita e ne costituisce, spesso, il fondamento silenzioso.

Anticipare gia in questa sede il ruolo della spiritualita significa riconoscere che,
laddove vengono meno le certezze, le autonomie e le prestazioni, la domanda di senso
non scompare, ma si intensifica. E proprio nei territori della fragilita che la spiritualita
rivela la sua funzione essenziale: custodire il significato della vita quando essa non
corrisponde pitl ai modelli dominanti di successo, efficienza o indipendenza.

Il capitolo 7 del volume, dedicato a “Qualita di vita e spiritualitd”, mette in luce
come la spiritualita sia da sempre intrecciata al benessere mentale e come, in epoca
contemporanea, abbia ampliato i suoi confini oltre la religiosita istituzionale, includendo
ricerca di senso, scopo, connessione e relazione con il sacro o il trascendente (Cooper-Effa
et al., 2001; Estanek, 2006; Swinton, 2001, 2002). Da questa base, qui si sviluppa una
riflessione piti ampia: se la QdV € davvero centrata sulla persona, non pud ignorare cio
che per molte persone “tiene in piedi” la persona stessa.

La spiritualita come significato esistenziale e relazionale nel percorso di sviluppo
personale

Per comprendere il legame tra spiritualita e QdV € utile chiarire di che cosa parliamo
quando diciamo “spiritualita”. Una delle trasformazioni pit significative degli ultimi
decenni consiste proprio nello spostamento da una definizione riduttiva, centrata esclu-
sivamente su pratiche e dottrine religiose, a una definizione pit ampia che include il
modo in cui la persona cerca significato, coerenza e appartenenza (Cooper-Effa et al.,
2001; Estanek, 2006).

Swinton ha descritto la spiritualita come un movimento umano verso senso e scopo,
una conoscenza che non si esaurisce nel “sapere” ma coinvolge relazioni significative,
amore, valore assoluto e percezione del sacro che circonda la vita (Swinton, 2001, 2002).
In questa definizione c¢’é un punto essenziale: spiritualita non € un settore della vita

32 M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



separato dal resto; & un modo di abitare il resto. E la qualita del rapporto con sé, con
[’altro, con il mondo, con il limite, con il mistero.

Per questo, la celebre affermazione attribuita a Teilhard de Chardin - “non siamo
esseri umani che fanno un’esperienza spirituale, ma esseri spirituali che fanno un’e-
sperienza umana” - viene spesso richiamata per sottolineare che la spiritualita non si
aggiunge dall’esterno, ma attraversa la struttura dell’'umano (Furey, 1993). In termini
psicologici, Emmons ha parlato di spiritualita come “ricerca del sacro”: un processo
dinamico con cui la persona tenta di comprendere e connettersi con il divino o con
cio che percepisce come trascendente (Emmons, 1999). In ambito clinico e palliativo,
Puchalski e colleghi hanno insistito sul fatto che la spiritualita riguarda il modo in cui
si cercano e si trovano significato ultimo, scopo e connessione, anche con un potere
trascendente (Puchalski et al., 2014).

Queste definizioni convergono su un punto: spiritualita come spazio della domanda
di senso e della relazione. E una dimensione che pud essere vissuta in forma confessio-
nale, ma anche in forme non confessionali, attraverso valori, appartenenze, pratiche di
cura, esperienze di meraviglia, riconciliazione, speranza. In una prospettiva pit recente
e “laica”, autori come Brené Brown hanno mostrato come vulnerabilita, autenticita e
connessione siano luoghi in cui la spiritualita puo emergere anche senza linguaggio
religioso, perché toccano lintimita del valore e dell’appartenenza (Brown, 2010). La
spiritualita non € un privilegio di chi “crede molto”, ma una possibilita che attraversa
I’'umano in quanto umano (Egan, 2010).

Una delle intuizioni pit feconde, quando si collega spiritualita e QdV, € che la spiritualita
diventa particolarmente rilevante nelle “transizioni” della vita: passaggi, fratture, perdite,
momenti in cui cio che era stabile non lo € pil. Disabilita, malattia mentale, cambiamenti
di ruolo, lutti, ingresso o uscita da servizi, evoluzioni del quadro clinico, invecchiamento:
sono tutte transizioni che, oltre ai bisogni pratici, riattivano domande di senso.

Sul piano della QdV, questo significa che non basta intervenire su variabili esterne
se non si intercetta il modo in cui la persona interpreta cio che vive. Due persone con
condizioni simili possono descrivere livelli molto diversi di qualita di vita: la differenza
spesso non sta solo nelle risorse materiali, ma nel modo in cui la vita viene letta come
ancora degna, ancora abitabile. In queste differenze, la spiritualita agisce come cornice di
significato, come sostegno di identita, come generatrice di speranza e di appartenenza.

Spiritualita: considerazioni storiche e implicazioni interventistiche

Per capire |'urgenza attuale di integrare spiritualita e QdV, bisogna riconoscere una
storia di rimozione. Nel campo della salute mentale, la spiritualita € stata a lungo mar-
ginalizzata anche per ragioni storiche e teoriche. A cavallo tra XIX e XX secolo, alcune
interpretazioni della religione come fenomeno patologico o regressivo hanno contribuito
a separare religiosita/spiritualita e pratica clinica. Questa separazione € stata rafforzata
da approcci istituzionalizzanti e medicalizzanti, concentrati sui deficit e poco sensibili
alle dimensioni esistenziali dell’esperienza (Koenig, 2009).

Nel caso delle disabilita del neurosviluppo, la rimozione € stata ancora pitl marcata. Si
€ spesso presunto che la spiritualita richiedesse pensiero astratto e linguaggio simbolico
complesso. Ne € derivato un pregiudizio “cognitivista”: se una persona ha compromissioni
intellettive significative, allora non avrebbe accesso a dimensioni interiori, trascendenti o
intangibili (Swinton, 1997). Su questa base, molti interventi in contesti di disabilitd mo-

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 33



derata-grave si sono orientati quasi esclusivamente agli aspetti materiali del benessere
(alimentazione, movimento, routine piacevoli), come se la “vita buona” coincidesse con
la somma di soddisfazioni immediate. Il risultato € che, per molte persone, la spiritualita
non € stata semplicemente ignorata: € stata resa invisibile.

Negli ultimi vent’anni, pero, il quadro € cambiato. Una “inversione di tendenza”:
cresce I'interesse scientifico per il ruolo della spiritualita nei processi psicologici, grazie
a evidenze empiriche sulla sua funzione protettiva e a un cambiamento di paradigma
Verso una visione pit integrata della persona, descrivibile come modello bio-psico-so-
ciale-spirituale (D’Souza, 2007; Biissing & Koenig, 2010; Lassi & Mugnaini, 2015). Anche il
movimento per i diritti delle persone con disabilita ha contribuito a spostare |’attenzione
dalla “restitutio ad integrum” al garantire opportunita in tutte le dimensioni della vita,
incluse quelle valoriali e spirituali.

Un tema particolarmente delicato riguarda il modo in cui la dimensione religione-spi-
ritualita puo incidere sia sulla vulnerabilita ai disturbi psichiatrici, sia sulla qualita della
valutazione clinica. Da un lato, alcune evidenze suggeriscono che spiritualita e religiosita
possano essere associate a minore rischio o minore gravita di depressione e abuso di
sostanze, e in generale a una migliore capacita di coping; dall’altro, esistono situazioni
in cui esperienze spirituali intense possono essere confuse con fenomeni psicotici o
dissociativi, soprattutto quando la valutazione clinica non € culturalmente competente
(Koenig et al., 2001; Koenig et al., 2012).

L'integrazione della dimensione spirituale nella prevenzione e nei trattamenti pud miglio-
rare esiti e benessere, ma richiede competenza, dialogo e capacita di distinguere esperienza
spirituale da psicopatologia senza riduzionismi (Koenig et al., 2001; Koenig et al., 2012).

Le persone con disabilita del neurosviluppo presentano, in media, una maggiore vul-
nerabilita psicologica rispetto alla popolazione generale (Cooper et al., 2007; Cervantes
& Matson, 2015; Russell et al., 2016). Proprio per questo, appare paradossale che siano
state a lungo escluse da un’attenzione sistematica alla spiritualita, che invece pud agire
come risorsa protettiva e come contesto di inclusione.

Il pregiudizio piu diffuso & che una compromissione intellettiva severa impedisca di
comprendere contenuti interiori o trascendenti. Al contrario, la spiritualita non risulta
essere necessariamente legata al pensiero astratto, ma pud essere radicata in dimen-
sioni emotive, relazionali e morali. Centrale € la ridefinizione contemporanea dell’intel-
ligenza: non solo logico-deduttiva, ma anche emotiva, sociale, morale. Secondo questa
prospettiva, proprio le capacita emotive e morali potrebbero essere condizioni cruciali
per l'esperienza spirituale, mentre |’astrazione logica non sarebbe né sufficiente né
necessaria (Scuticchio & Bertelli, 2015).

Qui si apre un punto decisivo per la QdV: se gli operatori e le comunita non possiedono
categorie interpretative per riconoscere la spiritualita non verbale o non concettuale,
rischiano di privare la persona di opportunita e di linguaggi attraverso cui esprimere
pace, appartenenza, fiducia.

Benessere Spirituale: un ponte operativo fra spiritualita e qualita di vita

Per integrare la spiritualita nella QdV in modo scientificamente robusto, Bertelli e
colleghi (2025) valorizzano il concetto di Benessere Spirituale (BSp). 'idea é semplice e
potente: se la spiritualita incide sulla QdV, occorre un linguaggio operativo per descri-
verla e, quando possibile, misurarla. Il BSp viene inteso come capacita della persona di

34 M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



vivere la propria spiritualita in modo attivo e coerente, lungo traiettorie che dipendono
dal contesto socioculturale (Imam et al., 2009).

La letteratura, in modo ampiamente convergente, descrive il BSp con due dimensioni:
una verticale, orientata a un’entita o potere superiore, e una orizzontale, orientata a obiet-
tivi, soddisfazioni e relazioni (Ellison, 1983; Cooper-Effa et al., 2001; Monod et al., 2011).

Questa distinzione € preziosa anche clinicamente, perché permette di riconoscere che
una persona puo avere un forte benessere esistenziale anche senza una forte religiosita
confessionale, e viceversa. In termini di QdV, significa che pace interiore, speranza e
Senso possono essere coltivati attraverso vie diverse.

Tuttavia, [’applicazione di tali strumenti alle persone con disabilita del neurosviluppo
resta ancora limitata, evidenziando un’importante area di sviluppo per la ricerca futura.

Strumenti come la Spiritual Well-Being Scale e il WHOQOL-SRPB hanno consentito di
misurare questa dimensione in modo sistematico, mostrando forti correlazioni con il
benessere psicologico, la salute mentale e la soddisfazione di vita.

La Spiritual Well-Being Scale (SWBS) € uno degli strumenti piu diffusi nella letteratura,
sviluppato per misurare la percezione della “QdV spirituale” e articolato in benessere
religioso (rapporto con Dio) e benessere esistenziale (soddisfazione di vita e contesto)
(Paloutzian & Ellison, 1982; Moberg, 1971; Moberg & Brusek, 1978; Moberg, 1979; Boivin
et al., 1999). Le qualita psicometriche sono state considerate solide e lo strumento é
stato adattato in molti paesi (Phillips et al., 2006; Koenig & Cohen, 2002; Musa & Pevalin,
2012; Paloutzian et al., 2012). Questo conferma che la spiritualita pud essere trattata
con serieta scientifica, senza “spiritualizzare” la scienza.

Un passaggio chiave ¢ il ruolo dell’Organizzazione Mondiale di Sanita (OMS). Nello svi-
luppo degli strumenti WHOQOL-100 e WHOQOL-BREF, la spiritualita € stata inclusa tra i domini
rilevanti grazie a focus group interculturali. Inoltre, ’'OMS ha riconosciuto la necessita di uno
strumento dedicato, capace di valutare spiritualita, religiosita e credenze personali in modo
interculturale: nasce cosi il WHOQOL-SRPB (WHOQOL-SRPB Group, 2006). Qui la spiritualita non
é ridotta a religione: include attribuzione di significato alla vita, “awe” (stupore e timore
reverenziale), senso di completezza, integrazione, speranza, pace interiore, ottimismo, ar-
monia (WHOQOL-SRPB Group, 2006). Fleck e Skevington chiariscono che, ad esempio, la pace
interiore € definita come esperienza che nasce nella persona e puo essere legata alla rela-
zione con Dio, ma anche a principi trascendenti o a valori morali (Fleck & Skevington, 2007).

E importante sottolineare un limite: gli strumenti SWBS e WHOQOL-SRPB sono stati
usati raramente con persone con disabilita del neurosviluppo, con dati che spesso deri-
vano da campioni generali (WHOQOL-SRPB Group, 2006). Qui, dunque, emerge una sfida
cruciale. Se la misurazione richiede autovalutazione verbale e riflessiva, come possiamo
includere efficacemente chi comunica in modo diverso o non verbale? La risposta non €&
rinunciare alla dimensione spirituale, ma esige invece di innovare i metodi di valutazio-
ne, di adattare i linguaggi e di integrare ['osservazione partecipata e i proxy informati,
garantendo che la voce della persona sia preservata.

Un dettaglio significativo riguarda anche il Personal Wellbeing Index (PWI). In alcune
versioni la spiritualita € stata introdotta come dominio opzionale e poi rimossa perché
non risultava rilevante per un numero significativo di persone (International Wellbeing
Group, 2013). Questo dato non suggerisce che la spiritualita sia irrilevante in assoluto;
suggerisce piuttosto che la rilevanza € culturalmente e personalmente variabile e che
gli strumenti devono essere sensibili a tale variabilita.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 35



Modelli di qualita di vita e spiritualita: evidenze di impatto e correlazioni trasversali

Nonostante [’ampio riconoscimento della sua crucialita, la collocazione teorica della
spiritualita all’interno dei modelli di QdV é tutt’altro che univoca. La sua inclusione e
il suo peso concettuale variano significativamente a seconda dell’impianto adottato.

Nel modello della Quality of Life Research Unit di Toronto, I’“Essere Spirituale” é
un’area principale, dentro la macroarea dell’Essere insieme all’Essere Fisico e Psicologico
(Brown et al., 1997). La spiritualita & articolata su piu livelli: personale (cio che si sente
dentro), relazionale (significato delle relazioni intime), secolare (principi immanenti
come umanita o nazione), sacro (principi trascendenti come natura o Dio) (Renwick &
Brown, 1996; Liégeois, 2014). Questo impianto € particolarmente prezioso per le disabi-
lita del neurosviluppo perché consente di riconoscere spiritualita anche in forme non
confessionali e non verbali.

Il modello valuta la QdV spirituale incrociando importanza attribuita e soddisfazione
percepita. Ne deriva una conseguenza pratica: punteggi bassi non dipendono solo da
“poca spiritualita”, ma spesso da uno squilibrio tra quanto una dimensione conta e
quanto viene soddisfatta. In altre parole, se per una persona la spiritualita € importante
ma non ha accesso a esperienze spirituali, la QdV spirituale sara bassa e cio puo avere
ricadute su tutta la QdV. Questo € un punto etico: |’esclusione spirituale diventa una
forma di deprivazione.

Altri modelli trattano la spiritualita come dominio aggiuntivo, non centrale. Ad esempio,
nel ComQol-I5 e nel PWI-ID, la spiritualita/religione & considerata opzionale o aggiuntiva,
e alcune analisi hanno suggerito che aggiunga poca varianza rispetto ai domini principali,
almeno in certi campioni e con certe modalita di misura (Cummins, 1997a; Cummins,
1997b; Cummins & Lau, 2005). Il Capitolo 7 non nega questi dati, ma implicitamente invita
a leggerli con cautela: se la misura € ridotta, se gli item sono pochi, se la spiritualita é
culturalmente espressa in modo differente, la “poca varianza” puo essere un artefatto
metodologico pit che un verdetto antropologico.

Infine, alcuni strumenti derivati dal modello di Schalock e Verdugo non includono la
spiritualita come dominio specifico; al massimo, la religione appare come sotto-indica-
tore dentro il benessere emotivo o altre aree (Schalock & Verdugo, 2002). Questo quadro
comparativo dice una cosa: la spiritualita € riconosciuta, ma la sua collocazione teorica
é ancora instabile. E quando una dimensione € teoricamente instabile, spesso rischia
di essere praticamente trascurata.

Una mappatura sistematica condotta da Bertelli e collaboratori sul rapporto tra spiri-
tualita e QdV nei modelli e negli strumenti per DI e ASD con marcate difficolta cognitive
e comunicative (Bertelli et al., 2020) ha indagato tre questioni: come "approccio QdV
viene applicato alla spiritualita, quale impatto la spiritualita ha sulla QdV, quali strumenti
di misurazione vengono usati. | risultati, coerenti con la letteratura generale, indicano
che spiritualita e QdV sono fortemente connesse e che la spiritualita puo avere impatto
significativo sulla vita delle persone con DI e/o ASD in diverse culture (Brown ¢ Brown,
2009). Studi che utilizzano strumenti includenti spiritualita, come BASIQ, hanno riporta-
to correlazioni robuste tra ’area dell’essere spirituale e molte altre aree della QdV, in
particolare essere fisico, essere psicologico, sviluppo personale e relazioni (Brown et
al., 1997; Bertelli et al., 2010; Bertelli et al., 2016). Questo dato € decisivo: la spiritualita
non “sta a parte”, ma dialoga con corpo, mente e relazioni. Se cambia la spiritualita,
spesso cambiano anche motivazione, autostima, partecipazione, umore; e viceversa.

36 M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



Il volume di Bertelli e Bianco riporta anche un’ipotesi interessante: la spiritualita
potrebbe essere, per queste persone, persino pill importante che nella popolazione
generale, come elemento centrale di un sottosistema culturale trasversale alle culture
etniche, in cui alcune componenti sono meno ricche o meno articolate, e dunque la
spiritualita pud fungere da asse di integrazione (Crotty & Doody, 2016). Questa non €
una glorificazione romantica della disabilita; € un invito a riconoscere che in alcune tra-
jettorie di vita, dove molte possibilita sono limitate, le dimensioni interiori e relazionali
acquistano un peso specifico maggiore.

Impatto sulla salute mentale e fisica: cosa suggeriscono le evidenze

Nel discutere il rapporto tra spiritualita e qualita di vita, gli autori richiamano un filone
di studi che collega il benessere spirituale a diversi indicatori di salute e adattamento.
In sintesi, punteggi pil elevati di benessere spirituale tendono ad associarsi a risorse
personali come orientamento agli scopi, energia motivazionale e valutazione positiva di
sé, oltre che a una maggiore partecipazione a pratiche religiose; al contrario, emergono
legami inversi con esperienze di isolamento e con forme pil marcate di ripiegamento
individualistico (Paloutzian & Ellison, 1982). In prospettiva interculturale, il fatto di
attribuire importanza alla dimensione spirituale e di percepirla come sufficientemente
soddisfacente si accompagna spesso a profili complessivi migliori di benessere, sia sul
versante psicologico sia su quello fisico (Johnstone & Yoon, 2009). La letteratura citata
suggerisce inoltre possibili ricadute su aree eterogenee - dall’equilibrio emotivo e dai
processi di autoregolazione fino a aspetti legati allo stress e alla fisiologia - includendo
indicatori riferiti a immunita, assetti neuroendocrini, rischio psicopatologico e, in alcuni
studi, parametri di salute cardiovascolare (McIntosh & Spilka, 1990; Unterrainer et al.,
2014).

Il volume sottolinea che la ricerca & pit ampia per salute mentale che per salute
fisica e richiama una sintesi: una grande quota di studi avrebbe trovato associazioni tra
coinvolgimento spirituale e minore prevalenza di disturbi mentali, mentre una mino-
ranza avrebbe osservato relazioni opposte (Bonelli & Koenig, 2013). Inoltre, alcuni dati
suggeriscono che i benefici siano pil legati all’intensita della fede/pratica che al tipo di
religione, in campioni multireligiosi.

Qui & importante mantenere un equilibrio interpretativo: correlazione non significa
causalita. Tuttavia, anche senza proclamare “la spiritualita cura”, possiamo sostenere
un’affermazione pitl prudente ma robusta: spiritualita e QdV tendono a muoversi insie-
me in molte traiettorie di vita, e ignorare questa relazione significa perdere una leva
rilevante di benessere.

In un ampio studio (oltre 5.000 persone) dell’OMS, i punteggi SRPB hanno mostrato
correlazioni significative con tutti i domini della QdV WHOQOL; le pit forti con QdV ge-
nerale, benessere psicologico e socializzazione. In analisi di regressione, la spiritualita
risultava tra i domini che spiegavano quota rilevante di varianza della QdV (WHOQOL-SRPB
Group, 2006). Sono riportate anche differenze di genere e istruzione: donne con punteggi
psicologici pitl bassi ma maggiore fede/spiritualita; persone con minore istruzione pit
orientate alla fede ma meno propense alla speranza. E interessante anche ’accettabilita:
la valutazione della spiritualita veniva percepita come utile soprattutto in condizioni di
grave malattia o rischio di sopravvivenza (WHOQOL-SRPB Group, 2006). In altre parole:

N

quando la vita € “al limite”, la spiritualita non € un lusso, ma un bisogno.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 37



Confrontando spiritualita e impatto nella vita tra persone con disabilita e senza disa-
bilita, emergono pitl analogie che differenze (Taylor et al., 2014). Questo punto € decisivo
per la cultura dell’inclusione: non stiamo parlando di una spiritualita “altra”, minore
o “semplificata”, ma di una spiritualita umana, spesso espressa con linguaggi diversi.

La mappatura e altri studi citati segnalano impatti positivi su benessere e QdV, su
salute fisica (minore prevalenza di disturbi; maggiore aspettativa di vita), su prospettiva
di vita e percezione di sé e degli altri (Selway & Ashman, 1998; Scanlan & Snyder, 2010;
Dellassoudas, 2000; Coulter, 2006; Glicksman, 2011). Per persone con sindrome di Down,
il benessere spirituale risulta strettamente connesso a soddisfazione globale e fattori
come equilibrio interiore, relazioni significative, accettazione e crescita attraverso sfide,
scopi e significati, e connessione con una forza superiore (Biissing & Surzykiewicz, 2021).

Interviste dirette a persone con DI, controllate con interviste a caregiver, hanno rile-
vato soddisfazione per preghiera, fede interiore e partecipazione a gruppi religiosi, con
ricadute sull’'umore (Swinton, 1999; Liu et al., 2014). In persone cattoliche, sacramenti
come battesimo, comunione e cresima sono descritti come esperienze altamente si-
gnificative; molti intervistati attribuivano a spiritualita e religiosita un impatto positivo
in termini di amicizia, amore, protezione e aiuto, e riferivano che la fede li aiutava a
comprendere e accettare la disabilita (Liu et al., 2014). Anche I’elaborazione del lutto e
la comprensione della morte possono trovare nella spiritualita una risorsa, come rilevato
in studi irlandesi (McEvoy et al., 2012). Il profilo di riduzione del rischio psichiatrico
riguarda soprattutto ansia, depressione, abuso di sostanze e suicidio (Johnstone et al.,
2012; Bonelli & Koenig, 2013).

Tutto cid sostiene una tesi chiave: la spiritualita non € “un tema in pit” nella disa-
bilita; & un tema che decide il modo in cui la disabilita viene vissuta come vita, non
solo come condizione.

Famiglia, comunita di fede, servizi e operatori

La QdV della persona con disabilita € influenzata dal contesto familiare, ma questa
relazione non & automatica né lineare. Studi mostrano che la QdV individuale e quella
familiare possono divergere e che il loro intreccio riguarda soprattutto ambiti come le
relazioni, il supporto sociale e dei servizi, e le condizioni materiali, confermando la
complessita dei sistemi familiari (Bertelli et al., 2011a).

Sul piano spirituale emerge un paradosso rilevante: la presenza di una vita spirituale
nei genitori non garantisce che vengano offerte al figlio opportunita spirituali adeguate.
La nascita di un bambino con disabilita puo infatti generare una crisi spirituale nella
famiglia, legata al carico assistenziale e all’incertezza per il futuro (Crompton & Jackson,
2004). Al tempo stesso, livelli pit elevati di spiritualita nei genitori risultano associati a
una migliore qualita di vita familiare, a minore stress e a maggiori risorse di adattamento;
tuttavia, non tutte le forme di religiosita hanno effetti protettivi, rendendo necessario
un accompagnamento pastorale e clinico capace di riconoscerne anche le ambivalenze
(Ekas et al., 2009; Shu, 2009).

Il contesto culturale funge da potente mediatore: puo favorire accettazione e sostegno
oppure rinforzare letture punitive della disabilita. In questo senso, sostenere la spiritualita
della famiglia rappresenta una strategia indiretta ma decisiva per promuovere anche il
benessere spirituale della persona con disabilita (Gaventa, 2012a).

Il volume insiste sul ruolo delle comunita di vita, dei servizi e degli operatori. La

38 M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



spiritualita delle persone con DI/ASD riceve spesso attenzione insufficiente non solo nei
servizi laici, ma anche nelle comunita religiose (Rogers-Dulan, 1998; Avery-Wall, 2006;
Stolberg, 2008). Questo dato € coerente con rilevazioni che mostrano, in coorti recluta-
te da servizi residenziali e clinici, punteggi particolarmente bassi proprio nell’area del
benessere spirituale (Bertelli et al., 2011a). E come se la dimensione spirituale fosse la
prima a essere sacrificata quando la cura diventa gestione.

Eppure, la partecipazione alle comunita di fede pué essere un potente generatore
di QdV: accoglienza, qualita dei legami, attivita offerte, senso di appartenenza possono
trasformare pratiche e rituali in esperienze percepite come tra le pit belle e benefiche
della vita (Liu et al., 2014). Il volume riporta anche dati di partecipazione negli USA: su
circa 13.000 adulti con disabilita, meno della meta aveva partecipato almeno una volta a
funzioni religiose nel mese precedente, e poco pill di un terzo aveva partecipato almeno
tre volte; la partecipazione € influenzata da fattori personali e contestuali (etnia, tipo e
livello di disabilita, problemi comportamentali, capacita comunicative, area di residenza,
trasporti), ma resta inferiore rispetto ad altre attivita sociali (Carter et al., 2015). Questo
suggerisce che la barriera non € la “non spiritualita” delle persone, ma l’accessibilita.

Per alcune persone, in particolare anziane con disabilita intellettiva, il beneficio delle
pratiche spirituali risiede anche nella dimensione relazionale: la comunita religiosa puo
costituire uno dei pochi spazi di appartenenza non fondati sulla prestazione o sulla
competenza, con un impatto significativo sulla QdV (Timmins et al., 2024). Tuttavia, la
possibilita di valorizzare questa dimensione dipende in larga misura dalla formazione e
dalla sensibilita degli operatori, spesso limitate dalla scarsa conoscenza del significato
clinico ed esistenziale della spiritualita e influenzate dal background culturale e religioso
di professionisti e famiglie (Swinton, 2002; Gaventa & Coulter, 2014).

Il volume richiama infine una indicazione chiara: nel lavoro in salute mentale é
essenziale rispettare valori spirituali e pratiche religiose delle persone e delle famiglie,
con competenza e senza proselitismo, riconoscendo che |'autodeterminazione spirituale
¢ parte integrante dell’autodeterminazione globale e, quindi, della qualita di vita (Del-
lassoudas, 2000; Moreira-Almeida et al., 2016).

Accessibilita, ruoli, formazione, alleanze e riduzionismi

Il volume dedica ampio spazio a indicazioni operative per rendere la spiritualita
un’opportunita reale di qualita di vita. Ridurre le barriere alla partecipazione nelle co-
munita di fede richiede interventi concreti: ambienti prevedibili e non segreganti, sup-
porti visivi, accompagnamento personalizzato e flessibilita organizzativa (Taylor et al.,
2014). Un esempio particolarmente efficace é la figura del “compagno”, membro della
comunita che affianca la persona durante i riti non come assistente, ma come presenza
fraterna, facilitando comprensione e partecipazione. In questa prospettiva, l'inclusione
non €& semplice ospitalita, ma riconoscimento reciproco: molte persone con disabilita
possono offrire a loro volta sostegno spirituale e relazioni significative, arricchendo la
comunita (McNair & Carter, 2010; Gaventa, 2012b).

Un passaggio decisivo riguarda l’attribuzione di ruoli e responsabilita. ’affidamento di
compiti concreti all’interno delle comunita religiose aumenta partecipazione e senso di
appartenenza, contrastando forme implicite di abilismo che escludono la persona, imma-
ginandola solo come destinataria e non come soggetto attivo (Scanlan & Snyder, 2010).
Analogamente, una lettura rigida dell’“adeguatezza” dei comportamenti durante i riti puo

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 39



generare esclusione: prevedere spazi di movimento, pause e adattamenti sensoriali non &
una concessione, ma un atto autentico di accoglienza, gia sperimentato con successo in
molte comunita europee e nordamericane (0’Brien & 0’Brien, 1997; SPRED, 2016).

Sul versante dei servizi, emerge con forza il tema della formazione. La scarsa at-
tenzione alla spiritualita da parte degli operatori ha spesso impedito di riconoscerla
come leva di qualita di vita. Per questo, il volume sottolinea la necessita di includere
stabilmente la dimensione spirituale nei percorsi formativi, dotando i professionisti di
linguaggi e strumenti adeguati e promuovendo alleanze con le comunita di fede, in
una logica di continuita tra cura e appartenenza (Swinton, 2002; Moreira-Almeida et al.,
2016). Esperienze internazionali mostrano che integrare attivita spirituali nella routine
dei servizi e collaborare con i luoghi di culto favorisce inclusione e contrasto allo stigma,
evidenziando come la spiritualita riguardi anche la cittadinanza e non solo l'interiorita
(Hatton et al., 2004; Newman, 2011).

Infine, integrare spiritualita e qualita di vita richiede di evitare tre riduzionismi: quello
religionistico, che identifica la spiritualita solo con la pratica confessionale; quello cli-
nico, che la considera rilevante solo se produce miglioramenti sintomatologici; € quello
cognitivista, che la nega a chi non puo verbalizzarla. Il Capitolo 7 propone invece una
visione plurale e incarnata della spiritualita, accessibile anche attraverso relazioni, rituali,
musica e corporeita, e invita a considerare la qualita di vita spirituale come ambito che
necessita di progettazione, accessibilita e riconoscimento. In questa prospettiva, ’assenza
di spiritualita non va letta come mancanza individuale, ma spesso come mancanza di
opportunita reali, che la responsabilita dei contesti puo e deve colmare.

Riflessioni conclusive e prospettiche

La spiritualita, a lungo marginale nella disabilita del neurosviluppo e in salute men-
tale, sta riacquistando attenzione anche per il suo stretto rapporto con la QdV. E stata
integrata in strumenti di misura e in modelli teorici; I’orientamento alla vita spirituale e
la soddisfazione che ne deriva si associano a molteplici esiti positivi: dalla regolazione
affettiva alla motivazione, dall’accettazione della condizione al controllo degli impulsi,
dalla riduzione della vulnerabilita psicopatologica all’aumento dell’aspettativa di vita
(Mcintosh ¢ Spilka, 1990; Unterrainer et al., 2014; Bonelli & Koenig, 2013). Tuttavia, resta
una variabilita nei modelli: talvolta spiritualita € dominio primario, talvolta € margina-
lizzata. Questa variabilita teorica si riflette nelle pratiche: cio che non é centrale nel
modello spesso non € centrale nel servizio.

In questo scenario, famiglie, operatori e comunita di fede sono mediatori fondamentali.
Il loro ruolo non é “aggiungere religione”, ma rendere possibile un bene essenziale: che la
persona possa vivere senso, appartenenza, speranza e pace, secondo il proprio linguaggio e
la propria storia. Questo si traduce in una tesi semplice: la QdV senza spiritualita rischia di
diventare benessere senza profondita, mentre la spiritualita senza QdV rischia di diventare
intenzione senza incarnazione. La vita buona, invece, chiede entrambe.

Per il futuro, appare necessario sviluppare ricerca pili qualitativa e partecipata su
come le persone con disabilita del neurosviluppo vivano la spiritualita “nel suo signi-
ficato autentico trascendente” e costruire strumenti e pratiche che non la riducano a
un item, ma la riconoscano come dimensione di vita (Zhang, 2010; Bertelli et al., 2020).
Questo percorso non & solo scientifico. E un atto di giustizia: restituire voce spirituale
a chi é stato a lungo considerato “senza parola”.

40 M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



La qualita di vita
nella disabilita e
nella salute mentale

Definizione e valutazione
per la pratica multidisciplinare

Marco O. Bertelli e Annamaria Bianco

GUIDE .
DISABILITA




42

BIBLIOGRAFIA

Avery-Wall, V. (2006). Are you religion-sensitive? AHA News, 42(17), 8.

Bertelli, M. e Bianco, A. (2025). La qualita di vita nella disabilitd e nella
salute mentale: definizione e valutazione per la pratica multidisciplinare.
Trento: Erickson.

Bertelli, M., Bianco, A., Rossi, M., Scuticchio, D. e Brown, 1. (2011a). Re-
lationship between individual quality of life and family quality of life for
people with intellectual disability living in Italy. Journal of Intellectual Disa-
bility Research, 55(12), 1136-1150.

Bertelli, M., Piva Merli, M., Bianco, A., Lassi, S., La Malfa, G., Placidi, G. F.
e Brown, I. (2011b). A battery of instruments to assess Quality of Life (BA-
SIQ): validation of the Italian adaptation of the Quality of Life Instrument
Package (QoL-IP). Italian jJournal of Psychopathology, 17, 205-212.

Bertelli, M., Bianco, A., Piva Merli, M., Scuticchio, D., Lassi, S., Lorenzoni, L.,
et al. (2016). Psychometric properties of the Italian adaptation of a quality

of life instrument as applied to adults with intellectual and developmental

disabilities. Journal of Policy and Practice in Intellectual Disabilities, 13(3),

227-235.

Bertelli, M. 0., Del Furia, C., Bonadiman, M., Rondini, E., Banks, R. e Las-
si, S. (2020). The relationship between spiritual life and quality of life in
people with intellectual disability and/or low-functioning autism spectrum
disorders. Journal of Religion and Health, 59(4), 1996-2018.

Boivin, M. J., Kirby, A. L., Underwood, L. K. e Silva, H. (1999). Review of the
Spiritual Well-Being Scale. In P. C. Hill & R. W. Hood Jr. (Eds.), Measures of
Religiosity (pp. 382-385). Religious Education Press.

Bonelli, M. e Koenig, H. G. (2013). Mental disorders, religion and spirituality
1990 to 2010: a systematic evidence-based review. Journal of Religion and
Health, 52, 657-673.

Brown, B. (2010). The Gifts of Imperfection. Center City (MN): Hazelden.
Brown, I., Renwick, R. e Raphael, D. (1997). Quality of Life Instrument Pack-
age for adults with developmental disabilities. Toronto: Centre for Health
Promotion, University of Toronto.

Brown, I. e Brown, R. I. (2009). Choice as an aspect of quality of life for
people with intellectual disabilities. Journal of Policy and Practice in Intel-

lectual Disabilities, 6, 10-17.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



Biissing, A. e Koenig, H. G. (2010). Spiritual needs of patients with chronic
diseases. Religions, 1, 18-27.

Biissing, A. e Surzykiewicz, ). (2021). Spiritual Needs of Persons with Down
Syndrome. In A. Biissing (Ed.), Spiritual Needs in Research and Practice.
London: Palgrave Macmillan.

Carter, E. W., Kleinert, H. L., LoBianco, T. F., Sheppard-Jones, K., Butler, L. N.
e Tyree, M. S. (2015). Congregational Participation of a National Sample of
Adults With Intellectual and Developmental Disabilities. Intellectual and De-
velopmental Disabilities, 53(6), 381-393.

Cervantes, P. E. e Matson, J. L. (2015). Comorbid symptomology in adults
with ASD and intellectual disability. Journal of Autism and Developmental
Disorders, 45(12), 3961-3970.

Cooper, S. A., Smiley, E., Morrison, J., Williamson, A. e Allan, L. (2007). Men-
tal ill-health in adults with intellectual disabilities: Prevalence and associ-
ated factors. British Journal of Psychiatry, 190, 27-35.

Cooper-Effa, M., Blount, W., Kaslow, N., Rothenberg, R. e Eckman, J. (2001).
Role of spirituality in patients with sickle cell disease. Journal of the Ameri-
can Board of Family Practice, 14(2), 116-122.

Coulter, D. L. (2006). Spiritual valorization and the future of our field. Men-
tal Retardation, 44(1), 64-70.

Crompton, M. e Jackson, R. (2004). Spiritual Well-being of adults with Down
syndrome. The Down Syndrome Education Trust.

Crotty, G. e Doody, 0. (2016). Transcultural care and individuals with an in-
tellectual disability. Journal of Intellectual Disabilities, 20(4), 386-396.

Cummins, R. A. (1997a). The Comprehensive Quality of Life Scale: Adult (5th
ed.). Melbourne: Deakin University.

Cummins, R. A. (1997b). Comprehensive Quality of Life Scale: Intellectual
Disability (ComQol-Is, 5th ed.). Melbourne: Deakin University.

Cummins, R. A. e Lau, A. L. D. (2005). Personal Wellbeing Index: Intellectual
disability manual (3rd ed.). Melbourne: Deakin University.

Dellassoudas, L. (2000). Church and social integration of disabled people.
Greek Orthodox Theological Review, 45, 597-627.

D’Souza, R. (2007). The importance of spirituality in medicine and its appli-
cation to clinical practice. Medical Journal of Australia, 186(10), S57-S59.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 43



44

Egan, D. (2010). Spirituality and the Healing Process: A Christian View. Eu-
gene (OR): Wipf and Stock.

Ekas, N. V., Whitman, T. L. e Shivers, C. (2009). Religiosity, spirituality, and
socioemotional functioning in mothers of children with ASD. Journal of Au-
tism and Developmental Disorders, 39(5), 706-719.

Ellison, C. W. (1983). Spiritual well-being: Conceptualization and measure-
ment. Journal of Psychology and Theology, 11, 330-340.

Emmons, R. A. (1999). The Psychology of Ultimate Concerns. Guilford Press.
Ernandes, M. (2006). Neurobiologia e genesi delle religioni. Alinea.

Estanek, S. M. (2006). Redefining spirituality: A new discourse. College Stu-
dent Journal, 40(2).

Fleck, M. P. e Skevington, S. (2007). Explaining the meaning of the WHO-
QOL-SRPB. Revista de Psiquiatria Clinica, 34(Suppl 1), 67-69.

Furey, R. J. (1993). The Joy of Kindness. Spring Valley (NY): Crossroad.

Gaventa, B. (2012a). Faith and spirituality: Supporting caregivers. In R. C.
Talley & ). E. Crews (Eds.), Multiple dimensions of caregiving and disability.
Springer.

Gaventa, B. (2012b). Lessons in community building from including the
“other”. Journal of Religion, Disability and Health, 16, 231-247.

Gaventa, W. C. e Coulter, D. (2014). Spirituality and Intellectual Disability:
International Perspectives. Routledge.

Glicksman, S. (2011). Supporting religion and spirituality to enhance QdV:
a Jewish perspective. Intellectual and Developmental Disabilities, 49(5),

397-402.

Hatton, C., Turner, S., Shah, R., Rahim, N. e Stansfield, ). (2004). What
about faith? A good practice guide. Foundation for People with Learning
Disabilities.

Imam, S. S., Abdul Karim, N. H., Jusoh, N. R. e Mamad, N. E. (2009). Malay
version of the SWBS. The Journal of Behavioral Science, 4(1), 59-69.

International Wellbeing Group (2013). Personal Wellbeing Index (sth ed.).
Australian Centre on Quality of Life.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



Johnstone, B. e Yoon, D. P. (2009). Relationships between the Brief Multidi-
mensional Measure of Religiousness/Spirituality and health outcomes for a
heterogeneous rehabilitation population. Rehabilitation Psychology, 54(4),

422-431.

Johnstone, B., Yoon, D. P,, Cohen, D., Schopp, L. H., McCormack, G., Camp-
bell, J. e Smith, M. (2012), Relationships among spirituality, religious prac-
tices, personality factors, and health for five different faith traditions. Jour-
nal of Religion and Health, 51(4), 1017-1041.

Koenig, H. G. (2009). Research on religion, spirituality, and mental health: A
review. Canadian Journal of Psychiatry, 54(5), 283-291.

Koenig, H. G. e Cohen, H. J. (2002). The Link Between Religion and Health.
New York Oxford University Press.

Koenig, H. G., McCullough, M. E. e Larson, D. B. (2001). Handbook of Reli-
gion and Health. New York: Oxford University Press.

Koenig, H. G., King, D. e Carson, V. B. (2012). Handbook of Religion and
Health (2nd ed.). New York: Oxford University Press.

Lassi, S. e Mugnaini, D. (2015). Role of religion and spirituality on mental
health and resilience: There is enough evidence. International Journal of
Emergency Mental Health and Human Resilience, 17(3), 661-663.

Liégeois, A. (2014). Quality of life without spirituality? A theological reflec-
tion on the quality of life of persons with intellectual disabilities. Journal of
Disability and Religion, 78(4), 303-317.

Liu, E. X., Carter, E. W., Boehm, T. L., Annandale, N. H. e Taylor, C. E. (2014).
Intheir own words: The place of faith in the lives of young people with au-
tism and intellectual disability. Journal of Intellectual and Developmental
Disability, 52(5), 388-404.

McEvoy, J., Machale, R. e Tierney, E. (2012). Concept of death and percep-
tions of bereavement in adults with intellectual disabilities. Journal of In-
tellectual Disability Research, 56(2), 191-203.

Mcintosh, D. e Spilka, B. (1990). Religion and physical health: The role of
personal faith and control beliefs. Research in the Social Scientific Study of
Religion, 2,167-194.

McNair, J. e Carter, E. W. (2010). Special issue: Inclusive Christian religious
education (Part 1and 2). Journal of Religion, Disability and Health, 14, 221-
222.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 45



46

Moberg, D. 0. (1971). Spiritual well-being: Background. Washington D. C.:
University Press of America.

Moberg, D. 0. (1979). The development of social indicators of spiritual
well-being for quality of life research: Prospects and problems. Sociological
Analysis, 40, 11-26.

Moberg, D. 0. e Brusek, P. M. (1978). Spiritual well-being: A neglected sub-
ject in quality of life research. Social Indicators Research, 5, 303-323.

Monod, S., Brennan, M., Rochat, E., Martin, E., Rochat, S. e Biila, C. .
(2011). Instruments measuring spirituality in clinical research: A systematic
review. Journal of General Internal Medicine, 26(11), 1345-1357.

Moreira-Almeida, A., Sharma, A., van Rensburg, B. J., Verhagen, P. ]. e Cook,
C. C. H. (2016). WPA position statement on spirituality and religion in psy-
chiatry. World Psychiatry, 75(1), 87-88.

Musa, A. S. e Pevalin, D. J. (2012). An Arabic version of the spiritual
well-being scale. International Journal for the Psychology of Religion, 22(2),

119-134.

Newman, B. J. (2011). Autism and your church: Nurturing the spiritual
growth of people with autism spectrum disorder (2nd ed.). Grand Rapids,
(M1): Zondervan.

0’Brien, ). e 0’Brien, C. L. (1997). Members of each other: Building com-
munity in company with people with disabilities. Toronto, (CA): Inclusion
Press.

Paloutzian, R. F. e Ellison, C. W. (1982). Loneliness, spiritual well-being, and
quality of life. Journal of Psychology and Theology, 10, 224-237.

Paloutzian, R. F., Buford, R. K. e Wildman, A. J. (2012). Spiritual well-being
scale: Mental and physical health relationships. In M. R. Cobb, C. M. Pu-
chalski, & B. Rumbold (Eds.), Oxford textbook of spirituality in healthcare
(pp. 353-358). Oxford: Oxford University Press.

Phillips, K. D., Mock, K. S., Bop, C. M., Dudgeon, W. A. e Hand, G. A. (2006).
Spiritual well-being, sleep disturbance and mental and physical health
status in HIV-infected individuals. Issues in Mental Health Nursing, 27,

125-139.

Puchalski, C. M., Vitillo, R., Hull, S. K. e Reller, N. (2014). Improving the
spiritual dimension of whole person care. Journal of Palliative Medicine, 17,
642-656.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



Renwick, R., & Brown, 1. (1996). The centre for health promotion’s concep-

tual approach to quality of life: Being, belonging, and becoming. In R. Ren-
wick, 1. Brown e M. Nagler (Eds.), Quality of life and health promotion and

rehabilitation: Conceptual approaches, issues and applications (pp. 75-86).
London: Sage.

Rogers-Dulan, J. (1998). Religious connectedness among urban African
American families who have a child with disabilities. Mental Retardation,

36, 91-103.

Russell, A. J., Murphy, C. M., Wilson, E., Gillan, N., Brown, C., Robertson, D.
M., et al. (2016). The mental health of individuals referred for assessment
of autism spectrum disorder in adulthood: A clinic report. Autism, 20(s),
623-627.

Scanlan, A. e Snyder, L. (2010). Rhythms of grace: Worship and faith forma-
tion for children and families with special needs. Nashville, TN: Morehouse
Education Resources.

Schalock, R. L. e Verdugo, M. A. (2002). Handbook on Quality of Life for Hu-
man Service Practitioners. American Association on Mental Retardation.

Scuticchio, D. e Bertelli, M. 0. (2015) La spiritualitd come strumento di mi-
glioramento della qualita di vita delle persone con disabilita intellettiva.
Disponibile da https://crea-sansebastiano.misericordia.firenze.it/it/artico-
lo/244

(u.a. 1/09/2025).

Selway, D. Ashman, A. F. (1998). Disability, religion and health: A literature
review in search of the spiritual dimensions of disability. Disability and So-

ciety, 73(3), 429-439.

Shu, B. C. (2009). Quality of life of family caregivers of children with au-
tism: The mother’s perspective. Autism, 73(1), 81-91.

SPRED (Special Religious Development) (2016). Disponibile da http://www.
spred.org.uk (u. a. 15/12/2025).

Stolberg, T. L. (2008). Attending to the spiritual through the teaching of sci-
ence: a study of preservice primary teachers’ attitudes. International Jour-
nal of Children’s Spirituality, 73, 71-180.

Swinton, J. (1997). Restoring the image: Spirituality, faith, and cognitive dis-
ability. Journal of Religion and Health, 56(1), 21-28.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025 47



48

Swinton, J. (1999). Reclaiming the soul: A spiritual perspective onforensic
nursing. In A. Kettles & D. Robinson (Eds.), Forensic nursing and the multi-
disciplinarycare of the mentally disordered offender. London: Jessica Kingsley.

Swinton, J. (2001). Spirituality in mental health care: Rediscovering a for-
gotten dimension. London: Jessica Kingsley.

Swinton, J. (2002). Spirituality and the lives of people with learning disabil-
ities. The Tizard Learning Disability Review, 7(4), 29-35.

Taylor, C., Carter, E. W., Annandale, N. H., Boehm, T. L. € Logeman, A. K.
(2014). Welcoming people with developmental disabilities and their fami-
lies: Apractical guide for congregations. Vanderbilt: Kennedy Center.

Timmins, F., McCausland, D., Brennan, D., Sheerin, F.,, Luus, R., McCallion,
P. e McCarron, M. (2024), A national cohort study of spiritual and religious
practices of older people with intellectual disability. Journal of Intellectual
Disabilities, 28(2), 533-548.

Unterrainer, H. F,, Lewis, A. |. e Fink, A. (2014). Religious/spiritual well-be-
ing, personality and mental health: A review of results and conceptual is-
sues. Journal of Religion and Health, 53(2), 382-392

WHOQoL SRPB Group (2006). A cross-cultural study of spirituality, religion,
and personal beliefs as components of quality of life. Social Science &
Medicine, 62(6), 1486-1497.

Zhang, K. C. (2010). Spirituality and disabilities: Implications for special

education. Journal of Intellectual and Developmental Disability, 48(4), 299-
302.

M.0. Bertelli, A. Bianco, La qualita di vita nella disabilita e nella salute mentale - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



di Filiberti Antonio - Direttore Servizio di Psicologia ASL VCO e Fondazione Tera, Novara

ANGOSCIA DI MORTE

E SPIRITUALITA: APPUNTI PER

UN DIALOGO TRA ANTROPOLOGIA,
PSICOTERAPIA E PSICOPATOLOGIA

ABSTRACT

L'articolo indaga il dolore spirituale come componente essenziale ma spesso di-
menticata della sofferenza umana, in particolare nelle situazioni di malattia grave o
terminale. Attraverso l’ascolto dei pazienti e |’osservazione clinica, |’autore mette in
luce come la perdita di senso e di riferimenti valoriali possa intensificare il dolore e
compromettere la qualita della vita. La riflessione propone una visione integrata della
persona, in cui corpo, psiche e spirito sono parti inscindibili di un’unica esperienza. La
spiritualita emerge cosi come spazio di significazione e risorsa per affrontare la malattia,
restituendo all’esistenza una prospettiva di continuita e trascendenza. Il testo invita a
riconoscere la dimensione spirituale come elemento necessario nei percorsi terapeutici
e nei programmi di cura, ponendo 'accento sull’importanza della relazione empatica e
sull’ascolto autentico di chi soffre.

Il dolore spirituale: questo sconosciuto

Oggetto di questo articolo € la complessita del dolore. ’Organizzazione
Mondiale della Sanita ci insegna che il dolore € un’esperienza multidimensionale,
differenti aspetti possono concorrere a definirne l’intensita, quali quello somatico,
psicologico, sociale e spirituale e che di questi aspetti l’ultimo & il piu trascurato,
soprattutto in ambito riabilitativo. In questo lavoro sosterrd che trascurare la
sofferenza spirituale non € una buona idea. Ma c’é da chiedersi cosa fa davvero
male: il corpo, la psiche o I’anima? Per rispondere a questa domanda si riflettera in
questo lavoro sul dolore sperimentato da una persona che soffre di una patologia
organica grave (tumore) o che si trova in una condizione clinica di terminalita.
In oncologia, il dolore € considerato il sintomo pil stressante e prevalente, in

F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia, 49
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



particolare nei pazienti in fase avanzata di malattia. Si stima che il 70% dei pazienti
oncologici provi un significativo dolore nel corso della malattia, come evidenziato
da Kathleen Foley (1987), neurologa americana del Cancer Center di New York,
pioniera nell’ambito della terapia del dolore oncologico.

Obbiettivo del lavoro e brevi note antropologiche

In questo articolo ci soffermeremo ad ascoltare cio6 che ci giunge da coloro si
trovano in condizioni cliniche complesse, se non disperate. E un ascolto che verra
iscritto in una cornice teorica che prevede 'adozione di un modello di mente e
di persona compatibile con una visione antropologica che riconosce come tra i
bisogni pit profondi e veri dell’uomo vi sia quello di trascendenza. Seguendo la
lezione antropologica, ogni essere umano possiede il potente desiderio di supporre
che il mondo in cui vive abbia una sua logica, un senso che deve essere rivelato
e scoperto, ma che per trovare senso alla vita c’é bisogno di un valore assoluto
di riferimento (Malo, 2016, 2018). Esiste una tensione fondamentale verso la
scoperta di senso della vita, verso |’assoluto, verso Dio (Vial, 2016). Rifiutando di
conoscere Dio quale suo principio, I'uomo infrange il debito ordine in rapporto al
suo fine ultimo e I'armonia in rapporto a se stesso, agli altri uomini e a tutta la
creazione. Cosi I"'uomo si trova diviso in se stesso (Gaudium et Spes, n.13) e la
lezione antropologica € sintonica con quella psicopatologica, la quale ci insegna
che quando l"'uomo si trova in uno stato divisione di sé si trova in uno stato di
grave sofferenza psichica. Il meccanismo psichico della scissione € tipico delle
forme psicopatologiche gravi (psicosi). Il tentativo di far dialogare queste due
visoni dell’'uomo, quella psicologica e quella antropologica, trovera in questo
testo degli esempi di concreta attuazione, casi clinici che ci permetteranno di fare
alcune riflessioni sulla relazione che una persona, nelle condizioni cliniche sopra
descritte, ha con la spiritualita e su come non si possa evitare di considerare le
questioni spirituali nella costruzione di un programma di cura ritagliato sui bisogni
pit profondi dei sofferenti.

Gli aspetti spirituali sono parte di un ordine della vita mentale di un essere
umano. Il trovare risposte anche a questo dominio della nostra esistenza e agire
di conseguenza € la chiave per prevenire patologie psichiche, scrive Vial (2015),
sacerdote e psicologo; il contrario, aggiungerei, € causa di grave sofferenza che
puo esitare anche in richieste di eutanasia o di suicidio assistito. Due esempi
fra i tanti presi dalla ricerca sul dolore: un’indagine realizzata dal dipartimento
di geriatria della Mount Sinai School of Medicine di New York, coinvolgente un
campione di medici nordamericani, riportava che il 47% dei loro pazienti avevano
richiesto suicidio assistito o eutanasia perché divenuti incapaci di compensare la
perdita di senso della vita (Meier, 1998); un’indagine svolta all’interno di medici
italiani di cure palliative (SICP) rivelava che, dei 359 rispondenti, 139 avevano
ricevuto richieste di eutanasia e 16 ammettevano di averla praticata almeno una
volta (di Mola, 1996). Cecil Saunders (1988) artefice del movimento Hospice, che ha
dato un’illuminante descrizione del dolore coniando il termine total pain, soleva
dire che di fronte ad una richiesta di eutanasia o di suicidio assistito “qualcosa
o qualcuno € venuto a mancare” e che questo qualcosa aveva a che fare con
questioni inerenti alla spiritualita.

50 F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia,
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



La lezione della Salvifici doloris: basta ascoltare chi soffre

Alcuni accenni presi dalla letteratura e dalla mia esperienza clinica. Il reverendo
Handzo, consulente per la pastorale sanitaria al Cancer Center di New York, scrive di
una madre che mentre assiste il figlio in fase terminale di malattia trova conforto “nel
pensiero che Dio compensera la loro sofferenza terrena”. Anche i famigliari degli ammalati
soffrono e non certo fisicamente. Kearney, direttore medico di un hospice di Dublino
e Mount, direttore del servizio di cure palliative al Royal Victoria Hospital di Montreal,
riportano il caso di un giovane trentenne, che poco prima di morire aveva voluto sposare
la sua fidanzata; questo ragazzo definiva l’ultimo anno trascorso come il pitl significativo
della sua vita. Una mia giovane paziente, giunta al sesto mese di psicoterapia e alla
meta del suo iter oncologico, a partire dalla malattia (tumore mammario) rivitalizzava la
relazione con una religiosita che era appassita nella speranza che questa ritrovata vena
spirituale le donasse la forza di comprendere sia |’esperienza da lei vissuta in prima
persona, come malata oncologica, che quella che dovrebbe vivere qualora si ammalasse
una persona a lei cara: “come potrei non impazzire se si ammalasse mio figlio...”.

La questione spirituale viene sempre piu riconosciuta come rilevante nell’ambito
delle cure palliative. Nell’Handbook of Psychiatry in Palliative Medicine (2000) il gia citato
capitolo di Kearney e Mount € dedicato al dolore spirituale e a quanto sia necessario
considerare le tematiche spirituali nella medicina palliativa. Argomento che trova
conferme in lavori clinici apparsi su diverse riviste mediche e infermieristiche, anche tra
quelle considerate a elevato impact factor. Mi riferisco in particolare al lavoro di Paul
Rousseau, medico del RTA Hospice di Phoenix, apparso sul Journal of Clincal Oncology
nell’anno 2000. Non sorprende, vista |’unita della persona, che la sofferenza del fine
vita non sia solo quella fisica e psicologica, ma anche quella spirituale (Vial, 2016).
Certo vi € ancora timidezza nel riconoscere I'importanza della sofferenza spirituale. Gli
autori del capitolo appena citato iniziano il loro lavoro chiedendosi se ha senso parlare
di dolore spirituale in un manuale di psicopatologia per le cure palliative. In termini
diagnostici, il dolore spirituale si manifesta attraverso una serie di sintomi psicosomatici
e psicologici, condivisi con la depressione (per esempio sentimenti di non speranza,
di perdita di valore), ma ha una sua specificitd che deve essere riconosciuta. Aspetti
peculiari del manifestarsi del dolore spirituale, come l’incapacita di donare senso
all’esperienza vissuta, una crisi di fede o lo sviluppo di ideazioni persecutorie che
esitano nel terrore di un’eterna dannazione, sconvolgono la qualita di vita, in particolare,
quando di questa siamo chiamati ad affrontarne 'ultima fase. Nella Salvifici Doloris n.
5, Giovanni Paolo Il ci insegna che ["'uomo soffre in modi diversi e che il terreno della
sofferenza umana € pluridimensionale, € qualcosa di pit ampio della malattia. Il Santo
Padre, differenziando tra sofferenza fisica e morale, scrive che la sofferenza morale,
che é dolore dell’anima, non va identificata con quella psichica, che a sua volta puo
accompagnare sia la sofferenza morale che quella fisica. Questo punto dell’enciclica
che parla del dolore dell’anima si conclude sottolineando che la vastita e la complessita
della sofferenza morale non € certamente minore di quella fisica e al tempo stesso essa
sembra meno identificata e meno raggiungibile dalla terapia. In una ricerca fatta presso
il servizio oncologico dell’ospedale nel quale lavoro, abbiamo chiesto a 87 pazienti in
fase avanzata di malattia e in trattamento chemioterapico quanto dolore avessero al
momento dell’indagine e cosa li facesse soffrire in quel momento, se stessero provando
dolore somatico, sociale o psicologico esistenziale (riuscire a dare senso alla vita che

F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia, 51
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



stai vivendo). Da questa indagine emergeva quanto possono essere significative le
dimensioni psicologica e spirituale del dolore, e la necessita di avere opportunita di
ricevere sostegno in quest’ambito (Filiberti, 2011).

Accogliendo la lezione della Salvifici Doloris, imprescindibile nell’organizzazione di
un programma assistenziale per il malato grave € vedere nella malattia un complesso
fenomeno biopsicosociale che coinvolge la persona nella sua totalita, quindi anche
nella spiritualita. In termini clinico-scientifici quest’ultima affermazione pone problemi
di natura metodologica. Intanto, come afferma Yalom (1983), psichiatra della Stanford
University, leader della psicoterapia esistenziale, in alcuni domini della vita umana, e
la spiritualita € tra questi, la conoscenza, non potendo che essere intuitiva, si pone
lontana dal modello biologico e della medicina basata sulle prove di evidenza, ovvero
dai modelli che qualificano ’efficacia e I’efficienza di un programma clinico. Inoltre,
occorre aggiungere che gli operatori sanitari posseggono un linguaggio condiviso che
consente loro di comprendersi quando parlano di dolore somatico, psicologico e sociale.
Il terreno del dolore mentale e somatico ci € familiare, ma ’addentrarsi nei domini
del dolore spirituale ci lascia spesso impotenti anche da un punto di vista linguistico,
perché ci rendiamo conto di quanto sia difficile trovare parole che non siano ostacolo,
ma veicolo di comunicazione sia tra operatori che tra operatore e paziente. La spiritualita
pill che con la conoscenza razionale ha a che fare con I’esperienza. E I’esperienza
umana dell’incontro con l'altro che soffre che rivela la forza dei bisogni spirituali e la
necessita che questi vengano riconosciuti ed accolti in un programma di cura. Basta
ascoltare chi soffre. Alyson Moadel (1999), ricercatrice del dipartimento di epidemiologia
dell’Albert Einstein College of Medicine di New York, in un’indagine valutante i bisogni di
248 pazienti oncologici della citta di New York, evidenziava che il 51% di loro dichiarava
di sentire come impellente il bisogno di essere aiutati a fronteggiare una soverchiante
paura, il 41% desiderava ritrovare un senso di speranza, il 43% pace per la loro mente,
il 39% di poter avere risposte ai loro quesiti spirituali. Emblematicamente ricordo due
studi realizzati con pazienti oncologici di societa secolarizzate come quella norvegese
(Risberg e Wist, 1996) e svedese (Strang, 2001) che riferivano il lamento dei pazienti e
loro famigliari per la mancata attenzione riservata, all’interno del programma di cura,
alla dimensione spirituale della sofferenza. Questi programmi clinici deludono pazienti e
famiglie, perché si fermano all’evidenza fenomenica di pazienti che possono apparire, e
clinicamente sono, depressi e confusi. Cogliere solo questa dimensione della sofferenza
é riduttivo e fonte di sconforto per 'ammalato, il quale talvolta tenta di descrivere il
suo stato d’animo dicendo frasi come “é che non capisco perché devo vivere questo”. A
mio avviso, queste parole devono suonare come monito lanciato al terapeuta, in primis
in quanto persona che, non sentendo la necessita di differire le due sofferenze, rischia
di psichiatrizzare un disagio esistenziale vedendone solo le sue componenti medico-
psicologiche, non cogliendo cio che realmente destruttura la mente di chi ha davanti,
in quel momento della sua esistenza: I'incapacita di andare al di la di quello che gli
appare essere solo un destino crudele. Mai come in queste situazioni umane vale quanto
scritto da Trevi (1993), ripreso con parole mie, sulla funzione dello psicoterapeuta e sulla
relazione tra empatia e psicoterapia: nulla pud fare lo psicoterapeuta se non esperire
una profonda umanita per il paziente. Rimando alla lettura dello splendido libro la Mort
Intime di Marie de Hennezell - di cui esiste una versione italiana, La morte Amica - per
meglio comprendere il senso di questa ultima frase.

52 F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia,
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



Qualita di vita e Spiritualita: Silvio, Alexia e altri

Esiste una vasta letteratura sulla relazione qualita di vita e spiritualita (Filiberti,
2025). Qui voglio ricordare uno studio realizzato da Feher e Maly (1999) del dipartimento
di Medicina della famiglia della UCLA University. Obbiettivo di questo studio era quello
di esaminare le strategie di adattamento tra donne anziane, over 65, a cui era stato
diagnosticato un tumore al seno. La conclusione di questo lavoro era che la fede religiosa
ha fornito il supporto emotivo per affrontare il cancro al seno e per dare un senso alla
propria vita quotidiana durante I’esperienza di malattia. Una donna parte del gruppo
di studio ha affermato: “La spiritualita ti da la forza e la sicurezza che ce la puoi fare a
fronteggiare le cose di ogni giorno”. Sono parole di una paziente di 68 anni, che nella
loro semplicita e saggezza indicano quanto |’accedere ad una visione spirituale della vita
permetta di mantenere un senso coeso di sé davanti a situazioni minaccianti la stessa
sopravvivenza. Anzi, una malattia come il cancro, che le indagini psico-epidemiologiche
indicano essere un evento potenzialmente traumatico per lo scatenamento di complicanze
psicopatologiche, per colui che pud e vuole accedere alla propria dimensione spirituale,
puo divenire fonte da cui trarre forza per arricchire la propria esistenza. Gli esempi
da me riferiti sono utilizzazioni “semplici” che forse non sono |’esito di un percorso
psicologico individuativo, ma che svelano un bisogno di affidarsi o di riferirsi a qualcuno
sentito come una presenza capace di significare gli eventi della vita, in particolare se
tragici. Un esempio: una ragazza, colpita da tumore osseo che richiedera un intervento
altamente demolitivo (disarticolazione scapolo omerale), mi racconta come le é stata
comunicata la diagnosi; il padre la raggiunge in chiesa e li, in quel luogo sacro, le parla
della chirurgia che dovra subire (Filiberti, 1990).

Il dolore pud avere valenza ontologica, essere via per crescere nella coscienza di sé;
dolore che diviene cosi costitutivo della stessa vita umana e segno della sua autenticita.
E essenziale alla natura dell’'uomo (ci insegna Giovanni Paolo Il nella Salfivici Doloris n.2).
E che la spiritualita possa arricchire la vita attraverso il dolore € esperienza insegnata da
molti adulti, come raccontato dai casi clinici citati, cosi come da una ricca letteratura; ma
che questo insegnamento non abbia eta é cosa forse meno nota. A tal riguardo, ricordo
il lavoro che don Antonio Bellezza-Prinsi (1986) ha scritto in ricordo di Silvio Dissegna,
un gigante di 12 anni, gigante per come ha affrontato la malattia (tumore osseo) e il
fine vita segnato da dolore, con coraggio e serenita, e il lavoro che don Miguel Monge,
medico e cappellano della clinica universitaria di Navarra (1993), ha scritto per ricordare
Alexia, una ragazza che morira poco pit che 15enne dopo un percorso clinico oncologico
invasivo e inficiante la qualita della vita. Voglio solo ricordare che, in considerazione
dell’eroicita con cui Alexia e Silvio hanno affrontato la malattia, € stata aperta una causa
di beatificazione.

Queste riflessioni antropologiche, che si fondano su testimonianze di persone che nella
malattia hanno ritrovato o mantenuto un attaccamento alla spiritualita, sono sintoniche
con quanto viene ipotizzato all’interno della psicologia del profondo. Hillman (1972)
sostiene che |’esperienza della morte € auspicabile se vogliamo confrontarci con le parti
pit oscure e distruttive della nostra psiche, in un lavoro che é si faticoso e doloroso ma
anche rigenerativo, perché ci rende capaci di dare un senso ad eventi che prima erano
percepiti solo come dolorosi e persecutori. Druss (1996), uno psicoanalista americano,
emblematicamente riferisce di una sua paziente narcisista affetta da linfoma, che a partire
dalla esperienza catastrofica della malattia chiede aiuto psicoterapico per non sentirsi

F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia, 53
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



sola nella ricerca di una nuova relazione con sé e con gli altri. Le ferite corporee, dovute
alla malattia e alle terapie, e quelle psichiche, conseguenza dell’improvvisa scoperta
della fragilita dell’esistere, avevano minato in modo definitivo I’edificio narcisistico della
sua personalita e reso inefficaci le antiche certezze dell’lo, nonché gli antichi valori, a
dare senso e guida alla sua attuale vita. Questa paziente trovandosi nell’impossibilita
di vivere e pensare come aveva sempre vissuto e pensato, colmava questa perdita
trovando all’interno di una relazione con laltro (in questo caso uno psicoterapeuta)
altri modi di pensiero e altri valori non pil orientati all’estetica, ma capaci di lastricare
vie significanti nell’esperienza vissuta. Per questa donna era divenuto rilevante, pitl che
guardare nell’armadio all’affannosa ricerca di quale vestito indossare, volgere lo sguardo
verso |’armadio interno (la mente - I’anima) per vedere se questo era fornito di vestiti
(valori) che permettessero di mantenere viva non la capacita di apparire e sedurre, ma
quella di pensare e significare cio che stava esperendo.

E una via, quella della spiritualita, che molti ammalati imparano a percorrere attraverso
il loro personale calvario; per queste persone il dolore vissuto diviene via maestra per
arricchire in senso spirituale e psicologico la loro vita. Una mia paziente di 36 anni, Emma,
che chiede aiuto durante il trattamento chemioterapico post-mastectomia, raccontava
di come pensasse al vuoto, di come se ne sentisse sedotta e di come si sentisse, in
quei momenti, un esempio di unicita solitaria, perché mentre anelava al nulla (suicidio
per defenestrazione) non aveva pill memoria né cognitiva né affettiva neanche della
persona a lei pit cara, il figlio. Era una paziente che fantasticava di liberarsi dal dolore
di vivere una vita non pil percepita come degna di essere vissuta, lanciandosi dalla
finestra della propria abitazione (Filiberti, 2002). Perseguitata da forti istanze super
egoiche, solo grazie alla sofferenza che I’affligge, percepita come un prezzo che allenta
la morsa della colpa, questa donna trovava la forza per chiedere un aiuto psicologico,
che prima di ammalarsi desiderava ma che, al contempo, riteneva di non meritare.
Una concretizzazione delle sue fantasie super-egoiche era il non poter entrare in una
chiesa, perché si sentiva osservata in modo severo e persecutorio dalle figure raffiguranti
personaggi sacri, vissute come presenze inquietanti e condannanti. Attraverso un percorso
psicoterapico, durato circa tre anni, durante il quale €& stato possibile rivisitare la sua
esistenza in un tentativo di dare senso ad antichi (violenze fisiche e sessuali subite)
e attuali traumi (il tumore), questa donna riprendeva la possibilita di aprirsi in modo
sereno anche ai temi spirituali, cosa che concretamente era provata dal poter tornare a
frequentare quei luoghi (le chiese) che non le apparivano pil come scuri e persecutori,
ma accoglienti e stimolanti un dialogo introspettivo (vita interiore) con I’esperienza di
dolore che stava vivendo. La nuova relazione con gli aspetti intrinseci ed estrinseci della
religiosita consentiva a questa paziente di integrare nella propria biografia gli eventi
tragici vissuti, attuali e passati. La malattia, come nella testimonianza clinica prima
ricordata, si rivelava una possibilita di cambiamento, dopo essere stata vissuta come
un’ulteriore catastrofe paralizzante una gia difficile vita affettiva.

La spiritualita e l’altro: sul valore della relazione

'accedere alla spiritualita si pone come via opportuna per poter integrare nella
propria biografia, eventi destrutturanti la mente, non integrabili nel sé; eventi al di la
della pensabilita. Ma anche la spiritualita si configura come una questione relazionale
e quindi richiedente la presenza dell’altro. Giovanni Paolo Il, nella Evangelium Vitae

54 F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia,
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



n.67, ricorda che proprio perché l’'uomo nel confronto estremo con la morte pud essere
tentato di ripiegarsi nella disperazione e quasi ad annientarsi in essa, necessita della
presenza di un altro che lo sostenga e non lo lasci solo nella prova suprema della sua
esistenza. Freud (1914) afferma che colui che soffre di una patologia organica grave
cerca rifugio psichico rannicchiandosi in uno stato narcisistico. Ma a differenza di Freud,
Giovanni Paolo Il non si limita a descrivere il ripiegamento su di sé; offre infatti anche una
speranza e ci insegna che nella disperazione € viva una richiesta di aiuto, di compagnia
e sostegno per continuare a sperare nella prova, prova che, come ci ricorda il Concilio
Vaticano Il, &€ grande perché in faccia alla morte I’enigma della condizione umana diventa
sommo (Gaudium et Spes, n.18). Giovanni Paolo Il (Salvifici Doloris n. 24 e 26) insegna al
sofferente a volgere lo sguardo verso Gesu crocifisso e risorto, nella speranza di cogliere
la verita sul carattere creativo del dolore, anche di quello pit estremo; questo sguardo
permetterebbe all’'uomo non solo di scoprire il senso salvifico della sofferenza ma anche
di trovare nella sofferenza il senso di tutta la propria vita e vocazione personale. Esiziale,
pero, € il non lasciare soli, abbandonati a se stesse le persone in questa fase tragica ma
vitale della loro esistenza. Un esempio illustre rivela quanto il dolore e la disperazione
innescati dal prendere coscienza della caducita della vita necessitino di una presenza
significativa in relazione alla volonta di fare un cammino spirituale e di come sia possibile
scoprire il senso e la vocazione personale della propria esistenza. Mitterand, ormai
morente, rivelava di aver sentito il bisogno di un incontro significativo (nel suo caso
I’altro fu Jean Guitton, filosofo cattolico), che lo accompagnasse a superare il senso di
assurdita della vita che lo affliggeva. Non si conosce realmente cosa accadde tra i due:
Guitton non lo ha mai rivelato, ma al tramonto della sua esistenza, Mitterand scriveva,
nella Prefazione al bel libro di Marie de Hennezel, La mort intime (1995), che la morte
gli appariva come una possibilita per divenire cio che era destinato a diventare; la morte
descritta da un morente come possibile compimento di sé. Marie de Hennezel, che ha
lavorato come psicologa clinica nell’unita di cure palliative nell’ospedale universitario di
Parigi, nel libro appena ricordato, descrive i miracoli: la psicologa francese usa questo
termine, riferendosi all’intensita della relazione che aveva con persone da lei assistite
mentre si avvicinavano alla morte. Le testimonianze ricordate nella La mort intime ci
insegnano quanto l'uomo in ogni fase del suo ciclo di vita sia orientato a ricercare
I’altro e quanto siano vere le parole di Giovanni Paolo Il ricordate all’inizio di questa
sezione. Il bisogno dell’altro € un’eredita filogenetica, eredita che ci ha dotato di sistemi
motivazionali che ci stimolano a instaurare relazioni di attaccamento in ogni fase della
nostra vita; € un bisogno che diventa ancor pit drammaticamente vero nell’ultima fase
dalla nostra esistenza.

Spiritualita e rabbia: la paziente che non voleva curarsi e Sant’Agostino

Ma non sempre la spiritualita € luogo di conforto; talvolta la rabbia e I’angoscia per il
dolore fisico e mentale provato possono spingere a sfidare i propri contenuti di fede, che
vengono cosi a perdere la funzione di facilitatori di coping, di promotori del funzionamento
simbolico e di regolatori delle tensioni interne. Il lavoro psicoterapico con pazienti gravi
in senso somatico diviene un privilegiato vertice di osservazione per riflettere su come
la relazione con la dimensione spirituale della mente possa essere inquinata dalle nostre
ferite psichiche e su quanto questo “inquinamento” ci renda incapaci di affrontare e
significare eventi che richiedono Iattivazione di elevate capacita di coping.

F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia, 55
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



Una mia paziente, ospedalizzata in un importante istituto oncologico, riferiva frequenti
minacce di suicidio e di rifiuto dei trattamenti, dopo la comunicazione della diagnosi di
carcinoma mammario. Per questa donna, poco pil che quarantenne, che nel passato
si era impegnata in attivita di elevato significato sociale (assistenza agli infermi) e che
ispirava la sua vita a norme religiose (religiosita esplicita), la malattia si configurava
come una punizione non meritata, che portava con sé un momentaneo abbandono dei
valori e degli ideali fondanti fin Ii la sua esistenza. L'ideazione suicidale, che prima della
malattia era fantasia ascritta al male, si trasfigurava in una forma di rivalsa e vendetta
per il “tradimento” subito. Prigioniera di una rabbia rivendicativa che la incistava in
un narcisismo maligno e distruttivo, questa donna sintetizzava il suo dolore e il suo
smarrimento coltivando un’ideazione che ella stessa percepiva come una sfida carica di
aggressivita diretta verso Colui che avrebbe dovuto proteggerla. Il lavoro psicoterapico,
si focalizzava anche sulla relazione aggressiva con la spiritualita e come tale si orientava
a depurarne l'uso dalle ansie persecutorie e rivendicative in essa proiettate. Gia durante
il lavoro clinico, richiedente un numero limitato di incontri, la paziente superava le
sue intenzioni suicide, diveniva collaborante con gli oncologi e, una volta dimessa,
riprendeva il cammino spirituale interrotto verso quella che per noi cattolici € la verita
con l'aiuto di un sacerdote, avvalendosi anche di una consulenza psichiatrica per gestire
I’ansia che comunque permaneva. Ecco un esempio di integrazione e non confusione
tra lavoro clinico e assistenza spirituale. Chi lavora con persone che devono far fronte a
una malattia che rende ['uomo consapevole della sua mortalita, sa che il dolore per la
perdita della propria vita o di quella di una persona cara puo generare un grande senso
di ribellione e rabbia (Kubler Ross, 1970), che talvolta si estende ai valori pit profondi
ispiranti 'esistenza. Ed ancora le riflessioni psicologiche e quelle antropologiche si
incontrano. Nel libro IV delle Confessioni, Agostino rivela che il lutto per la perdita di
un amico l’aveva lasciato preda di un’inconsolabile angoscia di solitudine e di rabbioso
disgusto per tutto cid che prima era stato con lui condiviso. Questa confessione, che
testimonia la profonda umanita del turbamento anche astioso legato al mistero della
morte, indica quanto la disperazione possa indurci a “colorare”, come nella paziente
da me ricordata, i nostri aneliti spirituali con le ferite legate alle vicende personali, cosi
che essi non giungano ad offrire quel conforto che in loro auspichiamo trovare. Agostino
scriveva che nemmeno il riferirsi a Dio placava |’angoscia della sua anima. Tornando
alla Gaudium et Spes, se non riesce a superare questa rabbia verso Colui che € garante
del valore assoluto di riferimento, 'uomo rimane diviso in se stesso e prigioniero di
questo tormentoso enigma che € la sofferenza umana. Uno degli obbiettivi piu alti del
lavoro psicosociale con il malato gravissimo, in sintonia con un percorso di assistenza
spirituale, é quello di ricondurre questo senso di disperazione a livelli piti pensabili
e significabili per la mente; cosa che talvolta € possibile, come testimoniano, al di la
dei casi clinici da me ricordati, autori che hanno accumulato una lunga esperienza di
lavoro psicoterapico o pill in generale clinico psicosociale con questo tipo di sofferenza.

Nota conclusiva

La ricerca di senso € una via difficile da percorrere, ma non provare a percorrerla ha
conseguenze tragiche. Lucio Pinkus (2002), psicologo e monaco, ci ricorda che, poiché
la spiritualita inerisce a cio che di pit profondo vi € in noi, ne consegue che il dolore
spirituale lascia un senso di alienazione in cio che sentiamo pitl vero in noi stessi. Il

56 F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia,
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



disconoscere quest’ultima problematica puo significare per la persona che soffre sentirsi
abbandonato in una condizione di sofferenza che pud provocare dubbi e conflitti sulla
propria visione del mondo, che diventano tanto pit laceranti proprio perché coinvolgenti
la fede religiosa, in quanto la portano a percepire il dolore vissuto solo come un segno
di un destino assurdamente crudele e beffardo.

Vorrei concludere questo lavoro ricordando le parole di una giovane donna morente
per tumore: “cosi come molti sono nati prima di me, molti moriranno dopo di me...”
(Norton, 1965). Questa era una paziente, poco pili che trentenne, per la quale era stato
richiesto un intervento di liaison a causa di un profondo stato depressivo stigmatizzato
da manifesti pensieri suicidi descritti, da lei stessa, come liberatori della sofferenza
psichica e fisica dovuta alla progressione di malattia, progressione che tra gli altri impe-
dimenti causava momentanei episodi di cecita. Queste parole suggeriscono che, anche
davanti all’evento pit estremo, la persona umana pud giungere a percepire un senso
di universalita e trascendenza. Il sentirsi parte di una storia che si attualizza anche
attraverso noi e che continua al di 1a di noi, aiuta colui che soffre a trovare la forza di
rendere pensabile a sé ed agli altri |’esperienza che sta vivendo, perché sente che la
propria esistenza € parte di una appartenenza universale che lega la singola biografia
alla storia umana. Questo senso di universalita porta a una concezione unificatrice
della vita, alla comprensione della finalita e del significato dell’esistenza, che permette
di raggiungere un senso di armonia nell’esperienza che stiamo vivendo, anche la piu
difficile e tragica, come i casi ricordati in questo lavoro testimoniano. Aiutare a sentirsi
parte di una vicenda cosmica, che € poi il senso di appartenere alla storia umana, aiuta
a trovare risposta alle domande ultime ricordate all’inizio di questo lavoro. Il non tro-
vare una risposta alla domanda ultima sul senso del morire e del soffrire lascia 'uomo
schiavo dell’angoscia, costringendolo in una claustrofobica disperazione della quale
Borgna (2002) ci offre una descrizione magistrale ricorrendo ai Dialogues des Carmelités
di Georges Bernanos. Lo scrittore fa dire alla priora morente, assistita da una consorella:
“sono sola madre, assolutamente sola senza alcuna consolazione... Dio stesso si é fatto
un’ombra... Ho meditato sulla morte ogni giorno della mia vita e questo non mi serve a
nulla... I’angoscia aderisce alla mia pelle come una maschera di cera...”.

F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia, 57
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



58

BIBLIOGRAFIA

Agostino (2021). Confessioni, Libro IV, a cura di Pier Paolo Ottonello e Pietro
Suozzo. Milano: Ares editore.

Bellezza-Prinsi, A. (1986). Silvio, ovvero morire di cancro a 12 anni (1967-
1979). Chieri: Tip. Bigliardi.

Borgna, E. (2002). ’angoscia della morte. In L. Pinkus e A. Filiberti (Eds.), La
qualita della morte. Milano: Franco Angeli.

Concilio Vaticano Il (1965). Gaudium et spes. Disponibile da: https://
www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html (u. a. 15/10/2025).

de Hennezel, M. (1995). La mort intime. Paris: Editions Robert Laffont.

Di Mola, G., Borsellino, P., Brunelli, C., et al. (1996) Attitudes toward eutha-
nasia of physician members of the Italian Society for Palliative Care. Annals
of Oncology, 7, 907-911.

Druss, R. (1996). Psychotherapy of a patient with a serious intercurrent medi-
cal illness (cancer). The Journal of the American Psychoanalytic Association,
16, 459-472.

Feher, S. e Maly, R. (1999). Coping with breast cancer in later life: the role of
religious faith. Psycho-Oncology, 8, 408-416.

Filiberti, A. et al. (1990) Argomenti di psico-oncologia: la risposta psicosociale
alla amputazione degli arti. Rivista Italiana di Psico-Oncologia, 3, 21-31.

Filiberti, A. (2002). Quando il nulla seduce. Il desiderio di morte nell’immi-
nenza della morte. In L. Pinkus e A. Filiberti (Eds.), La qualita della morte.
Milano: Franco Angeli.

Filiberti, A. et al. (2011). La complessita dell’esperienza dolorosa. Indagine
in un campione di pazienti oncologici in fase avanzata di malattia. Rivista
Italiana Cure Palliative, 1, 8-16.

Filiberti, A. e Rossi, E. (2025). Qualita di vita, coping e spiritualita in oncologia.
Spiritualita e Qualita di vita, 19, 19-37.

Foley, K. M. e Intrussi, C. E. (1987). Analgesic drug therapy in cancer pain:

principles and practice. In R. Payne e K. M. Foley (Eds.) Cancer Pain. Phila-
delphia: W.B. Saunders, pp. 207-232.

Frankl, V. E. (2022 [1946]). Sul senso della vita. Milano: Oscar Spiritualita.
Freud, S. (1914). Introduzione al narcisismo. Torino: Bollati Boringhieri.
Giovanni Paolo 1l (2004). Dolentium Hominum, n. 55, anno XX.

Giovanni Paolo 1l (1984). Salvifici Doloris. Disponibile da: https://www.
vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_letters/1984/documents/hf_jp-
ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html (u. a. 16/10/2025).

F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia,
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025



Handzo, G. (1987). Psychological stress on clergy. In . Holland, ]J. Rowland
(Eds.), Handbook of Psycho-0Oncology. New York: Oxford University Press, pp.
683-688.

Hillman, J. (1972). Il suicidio e I’anima. Roma: Astrolabio.

Kearney, M. e Mount, B. (2000). Spiritual care of the dying patient. In: H.
Chochinow e W. Breitbart (Eds.), Handbook of Psychiatry in Palliative Care.
New York: Oxford University Press, pp. 357-373.

Kubler Ross, E. (1970). La morte e il morire. Assisi: Cittadella.

Malo, A. (2013). Uscire dall’io. Intenzione paradossa, deflessione, alteritd.
Relazione presentata alla Giornata di studio: Il pensiero metafisico - antropolo-
gico nell’orizzonte della filosofia contemporanea. Roma, PUSC, 10 aprile 2013.

Malo, A. (2016). Perdono e conversione. La trasformazione delle persone nelle
loro relazioni. Forum, 2, 21-33.

Malo, A. (2018). Antropologia del perdono. Roma: EDUSC.

Meier, D., Emmons, C., Wallerstein, S. et al. (1998). A national survey of
physician-assisted suicide and euthanasia in the United States, New England
Journal of Medicine, 338, 1193-1201.

Moadel, A. et al. (1999). Seeking meaning and hope, self-reported spiritual
and existential needs among an ethnically diverse cancer population. Psy-
chooncology, 8, 378-385.

Monge, M. (1993). Alexia (1971-1989). Milano: Ares Edizioni.

Norton, J. (1965). Treatment of a dying patient. Psychoanalytic Study of the
Child, 18, 541-560.

Pinkus, L. (2002). L'accompagnamento spirituale di chi muore. In: L. Pinkus e
A. Filiberti (Eds.), La qualita della morte. Milano: Franco Angeli.

Risberg, T. e Wist, E. (1996). Spiritual healing among Norwegian hospitalized
cancer patients and patients religious needs and preferences of pastoral
services. European Journal of Cancer, 32, 274-281.

Rousseau, P. (2000). Spirituality and the dying patient, Journal of Clinical
Onconlogy,18, 200-202.

Saunders, S. (1988). Spiritual pain. Journal of Palliative Care, 4, 29-34.

Strang, S., Strang, P. e Ternestedt, B. (2001). Existential support in brain tumour
patients and their spouses. Support Care Cancer, 9, 625-653.

Trevi, M. (1993). Il lavoro psicoterapeutico. Napoli: Theoria.
Vial, W. (2015). Psicologia e vita cristiana. Roma: Edizioni PUSC.

Vial, W. (2016). Le dinamiche spirituali della conversione: tra consapevolezza
e grazia. Forum, 2, 35-45.

Yalom, Y. (1983). Existential psychotherapy. New York: Basic Books.

F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualita: appunti per un dialogo tra antropologia, 59
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualita e qualita di vita, XX/2025






di Antonio Guaita, Elena Rolandi - Fondazione Golgi Cenci, Abbiategrasso (M)

E POSSIBILE INVECCHIARE BENE:
GLI ANZIANI RESILIENTI

ABSTRACT

Nel mondo degli antichi Greci gli dei erano immortali ed esenti dalla vecchiaia, ma
i tentativi dell’'uomo per eguagliarli erano destinati all’insuccesso. L'articolo vuole ri-
spondere al quesito se possiamo arrivare a separare longevita e decadenza funzionale.

In particolare, analizzando un ampio gruppo di persone seguite dai 70 a oltre 8o anni,
si € osservato che alcuni arrivano a questa eta in buone condizioni fisiche e psichiche,
altri no. Basandosi su questo studio gli autori rispondono ad altre due domande di
ricerca: queste persone sono cosi perché hanno avuto meno eventi stressanti o perché
sono “resilienti”, cioé hanno superato meglio gli eventi? E se € cosi, quali sono i fattori
che hanno influenzato positivamente la qualita funzionale del loro invecchiamento? |
dati raccolti hanno permesso di dare risposte fondate a questi quesiti. Le persone che
invecchiano bene non sono state risparmiate dalla vita, hanno avuto lo stesso livello di
eventi stressanti degli altri, ma li hanno superati meglio, disponendo di tre “riserve”:
riserva cognitiva, riserva fisica e riserva affettiva. Inoltre si dimostra come anche dopo
gli ottanta anni resta importante l'influenza dell’ambiente famigliare di crescita, ma
anche lo stile di vita adottato in vecchiaia.

Eos e Titone

Eos, I’Aurora, sorella di Elios, il Sole, si innamord di un mortale, Titone, e come re-
galo di nozze chiese a Zeus per il suo sposo I'immortalita. Zeus la concesse, ma Eos si
scordo di chiederne anche |’eterna giovinezza. Cosi regalo di fatto al suo amato l’eterna

A. Guaita, E. Rolandi, E possibile invecchiare bene: gli anziani resilienti - Spiritualitd e qualitd di vita, XX/2025 61



vecchiaia, fino alla decrepitezza, rendendogli la vita che gli aveva regalato insopporta-
bile; per liberarlo, Eos lo trasformo in cicala. Nel mondo degli antichi Greci la longevita
era associata alla decadenza, ma solo per gli uomini: gli dei erano immortali ed esenti
dalla decrepitezza. | tentativi dell’'uomo per eguagliarli sono destinati all’insuccesso.

Possiamo noi arrivare a separare lunga vita e decadenza funzionale? Possiamo chie-
dere di invecchiare senza perdere capacita vitali fisiche e psichiche?

Non € necessario affidare le nostre speranze ad ipotetiche future tecnologie biologiche,
manipolazioni genetiche, cellule staminali e quant’altro sta accendendo, solo in parte
giustamente, le fantasie della nostra epoca. Anche capire quali sono i comportamenti
“salutari” che possono aiutare tutti o quasi a vivere e ad invecchiare meglio pud oggi
regalarci se non I’eterna giovinezza una buona vecchiaia, fondandosi su una interessante
base di dati scientifici.

In questi ultimi decenni abbiamo guadagnato indubbiamente anni di vita., quasi
20 anni di aspettativa di vita alla nascita dal 1951 al 2023, passando da 64 a 83,1 anni
(81,1 per i maschi e 85 per le donne) secondo i dati ISTAT.

Ma, si sono guadagnati anni in buona salute o anni di malattia e non autosufficienza?

| dati dimostrano che sono aumentati gli anni di vita attiva, ma sono ben 11 gli
anni di vita anziana da passare in condizione di malattia e disabilita, in Italia (Gar-
many e Terzic, 2024). E aumentata talmente ["aspettativa di vita che sono aumentate
entrambe le condizioni, quella buona e quella cattiva. Dunque il bisogno, nonostante
il miglioramento, non € affatto diminuito, si € solo spostato di eta e con numeri in
grande aumento.

La salute € un bene a lungo termine: invecchiare bene

La salute € un “bene a lungo termine” e mantenerla € un importante obiettivo
individuale e sociale. Nella letteratura scientifica il concetto di “buon invecchiamento”
ha avuto diverse definizioni. Una definizione ampia e globale é quella, formulata da
Rowe e Kahn nel 1987, di “invecchiamento di successo”, distinto da quello “normale”
perché privo di malattie e disabilita e con mantenimento della partecipazione alla vita
sociale, quale conseguenza di molti fattori soprattutto individuali (Rowe e Kahn, 1987).
Questa definizione tendeva a non considerare il contesto storico sociale e gli eventi
della vita, per cui di recente € stata proposta un’altra visione del “buon invecchia-
mento”, legato non tanto al successo, quanto alla capacita di affrontare i casi della
vita uscendone nel modo migliore. E il concetto di “anziano resiliente”, di “resilienza”
definita dall’American Psychological Association come “il processo e il risultato di un
adattamento riuscito a esperienze di vita difficili o impegnative, in particolare attra-
verso la flessibilita mentale, emotiva e comportamentale e [’adattamento alle richieste
esterne e interne” (APA Dictionary of Psychology). A livello individuale, la resilienza
puo essere vista come la capacita di affrontare e adattarsi a eventi avversi, malattie
e situazioni stressanti. Pertanto, per valutare la resilienza, € necessario considerare
almeno due fattori principali: la presenza di un fattore di stress e una risposta/adat-
tamento positiva (Arenaza-Urquijo e Vemuri, 2018).

La ricerca e lo studio dei fattori che favoriscono l'invecchiamento “resiliente”
possono fornire utilissime indicazioni in questo senso.

62 A. Guaita, E. Rolandi, E possibile invecchiare bene: gli anziani resilienti - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



Chi sono gli anziani che invecchiano bene: sono stati risparmiati dalla vita o sono
“resilienti”? Quali fattori li hanno favoriti?

Presso il centro di ricerca della Fondazione Golgi Cenci di Abbiategrasso, con il sostegno
della Fondazione Serpero, € stata condotta una ricerca proprio per rispondere a queste
domande, i cui risultati sono stati pubblicati sul Journal of Gerontology (Rolandi et al., 2024).

Ci si é chiesto:

a) ci sono persone ultraottantenni autosufficienti, senza disturbi cognitivi, e senza
disturbi depressivi?

b) Queste persone sono cosi perché hanno avuto meno eventi stressanti o perché sono
“resilienti”, cioé hanno superato meglio gli eventi?

) E se é cosi quali sono i fattori che hanno influenzato positivamente la qualita fun-
zionale del loro invecchiamento?

Si € potuto rispondere sulla base di analisi scientifiche, perché si avevano a disposi-
zione i dati di un consistente gruppo di anziani di Abbiategrasso, tutti i nati tra il 1935 e
il 1939, 1321 individui alla prima valutazione del 2009- 2010. Questi stessi soggetti sono
stati poi seguiti nel tempo, rivisti altre 4 volte, ['ultima nel 2022. Da questo processo
son stati ricavati i dati di 404 persone che avevano 83 - 87 anni, escludendo le persone
con diagnosi di demenza. Quindi:

a) Risposta alla prima domanda: si, anche fra gli ultraottantenni vi & una quota non
marginale del 38%, quindi 153, che mostra le caratteristiche di buon invecchiamento:
autonomia nella vita quotidiana, assenza di disturbi cognitivi e di depressione.

Confrontando questi 153 con il gruppo di coloro che invece invecchiava con limitazioni
funzionali si € potuto rispondere alle altre domande di ricerca:

b) Alla seconda domanda, cioé se hanno avuto una vita con meno eventi stressanti,
la risposta € no: i due gruppi erano simili per il numero di eventi stressanti (misurati
con una apposita scala validata a livello internazionale), compresa la comorbilita e la
frequenza di malattia da COVID 19.

Per rispondere alla terza domanda, si € dovuto procedere con un’analisi abbastanza
complessa. Infatti nello studio si era misurata una gran quantita di fattori, sia clinici che
legati alle abitudini di vita e psicologici. Tra questi, ben 20 risultavano potenzialmente
correlati con |’essere anziani resilienti. Tramite una specifica analisi statistica, [’analisi
fattoriale, si € visto se era possibile raggruppare queste variabili in gruppi di significato
simile. In effetti sono risultati 6 fattori esplicativi, cosi composti:

e  Fattore 1, denominato “riserva cognitiva”, comprende scolarita, occupazione,
condizione socio-economica in infanzia e intelligenza “fluida” (misurata mediante
le Matrici Progressive Colorate di Raven).

e  Fattore 2, denominato “riserva affettiva”, raggruppa le capacita di adattamento
alle avversita (misurata con Resilience Scale), la dimensione di fiducia dell’at-
taccamento, il tratto di personalita “estroversione”.

e  Fattore 3, definito “attaccamento insicuro”, comprende le dimensioni collegate

A. Guaita, E. Rolandi, E possibile invecchiare bene: gli anziani resilienti - Spiritualitd e qualitd di vita, XX/2025 63



ad un attaccamento insicuro-preoccupato (bisogno di approvazione, secondarieta
delle relazioni, preoccupazione nelle relazioni).

e  Fattore 4, comprende misure che riflettono lo “stile di vita attuale”, quali I’attivita
fisica e ricreativa nel tempo libero, i contatti sociali, I’aderenza alla dieta me-
diterranea e la velocita nel cammino.

e  Fattore 5, definito “riserva fisica”, include la forza di prensione della mano e
la circonferenza addominale.

e  Fattore 6: composto solo dalla dimensione di disagio nell’intimita dell’attacca-
mento, quindi definito “attaccamento evitante”.

Ma per rispondere alla terza domanda, si sono analizzati i rapporti di questi fattori

con la “resilienza” dei grandi anziani studiati, per individuare quali di questi ha effet-
tivamente influenzato questa condizione favorevole, in modo indipendente dagli altri.

¢) Risposta alla terza domanda: i fattori che predicono in modo indipendente il fenotipo
resiliente a parita di eventi stressanti in questi ultraottantenni sono la riserva cognitiva,
lo stile di vita attuale e la riserva affettiva. Con almeno due risultati non scontati: 1)
restano influenti anche a ottanta e pit anni non solo i fattori pit prevedibili come lo
stile di vita attuale, ma anche quelli che caratterizzano la prima parte della vita, come
scolarita e condizione sociale dell’infanzia; 2) I'importanza della “riserva affettiva” che
comprende alcune modalita di relazionarsi con sé stessi e con gli altri, e la capacita di
far fronte agli avvenimenti stressanti. Da sottolineare che questi ultraottantenni sono
resilienti non perché risparmiati dagli eventi stressanti della vita, ma perché piu “dotati”
di riserva cognitiva e affettiva, e capaci di mantenere anche a questa eta uno stile di
vita attivo, nonostante gli eventi stressanti.

Conclusioni

La maggior parte degli approcci preventivi partono dall’indagine dei fattori di rischio
per una specifica patologia (es: demenza) per poi progettare gli interventi preventivi
utili a contrastarli. Questo mal si adatta alla condizione degli anziani, dove € presente la
comorbilita e la perdita funzionale sempre piu deriva dalla concomitanza di vari fattori
piuttosto che da una singola patologia “catastrofica” (Ferrucci, 1996). Risulta quindi pit
efficace unire gli sforzi preventivi intorno a un messaggio positivo di promozione della
salute, piuttosto che di evitamento o assenza di malattia.

Comprendere come lo stile di vita, i fattori cognitivi e psicologici influenzino in
modo indipendente la capacita individuale di adattarsi al processo di invecchiamento,
mantenendo la salute fisica, cognitiva e mentale, cioé I’essere anziani resilienti, sara
sempre pill importante specie per un paese come l’ltalia, in cui la quota di ultraottan-
tenni aumenta in modo esponenziale. Lo studio qui riportato conferma l'importanza dei
fattori protettivi lungo tutto il corso di vita, considerando 'influenza significativa che
alcuni aspetti precoci, addirittura della prima eta della vita, continuano ad esercitare
anche in tarda eta. Allo stesso tempo, si osserva come anche le abitudini attuali degli
ultraottantenni giochino un ruolo chiave e indipendente nel determinare un invecchia-
mento in salute; non esiste quindi un’eta in cui “i giochi sono fatti”. Infine emerge un
nuovo costrutto, quello della “riserva affettiva”, composto da variabili generalmente
associate ad esiti di salute psicologica e piu raramente studiate nell’invecchiamento,

64 A. Guaita, E. Rolandi, E possibile invecchiare bene: gli anziani resilienti - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



che pud aprire nuove prospettive di studio e di comprensione dei fattori che, nell’arco
della vita, non ci consentono di “tornare giovani”, che € impossibile, ma di “invecchiare
bene”, che invece & possibile.

BIBLIOGRAFIA

Arenaza-Urquijo, E. M. e Vemuri, P. (2018). Resistance vs resilience to Alzhei-
mer disease. Neurology, 90(15), 695-703.

Ferrucci, L., Guralnik, J. M., Simonsick, E., Salive, M. E., Corti, C. e Langlois, .
(1996). Progressive versus catastrophic disability: A longitudinal view of the
disablement process. Journals of Gerontology - Series A Biological Sciences
and Medical Sciences, 51(3).

Garmany, A. e Terzic, A. (2024). Global Healthspan-Lifespan Gaps Among 183
World Health Organization Member States. JAMA Netw Open, 7(12): €2450241.

Rolandi, E., Rossi, M., Colombo, M., Pettinato, L., Del Signore, F., Aglieri, V.,
Bottini, G. e Guaita, A. (2024). Lifestyle, Cognitive, and Psychological Factors
Associated With a Resilience Phenotype in Aging: A Multidimensional Approach
on a Population-Based Sample of Oldest-0ld (80+). The Journals of Gerontology
- Series B, Psychological sciences and social, 79(10): gbae132.

Rowe, J. W. e Kahn, R. L. (1987). Human aging: Usual and successful. Science,
237(4811).

A. Guaita, E. Rolandi, E possibile invecchiare bene: gli anziani resilienti - Spiritualitd e qualitd di vita, XX/2025 65






di Roberto Franchini - Responsabile Area Strategia, Sviluppo e Formazione, Opera don Orione

CASA SI DICE IN MOLTI MODI.
DISABILITA, ABITARE E
QUALITA DELLA VITA

ABSTRACT

Il testo analizza il dibattito sulle forme dell’abitare per le persone con disabilita,
mettendo a confronto I"approccio fondato sui diritti, che propone la vita indipendente
come modello universale, e quello basato sulla Qualita della Vita, che valuta gli esiti reali
delle diverse soluzioni abitative. ’autore mostra come la contrapposizione tra residenze
e appartamenti sia un falso dilemma e invita a superare visioni ideologiche a favore di
scelte personalizzate, capaci di bilanciare autonomia, partecipazione e benessere. Le
politiche dovrebbero offrire un ventaglio flessibile di opzioni e valutare I'impatto delle
scelte sul progetto di vita di ciascuna persona.

Nell’attuale momento di intenso dibattito sui servizi e sostegni alla persona con
disabilita (PcD), all’interno della gamma dei temi trattati uno degli aspetti che ha preso
vigore € senz’altro quello sulle forme dell’abitare, in relazione ai diritti e alla qualita
della vita. Il Decreto 62/2024, concernente la valutazione di base, la valutazione multidi-
mensionale e il progetto di vita, al comma 3 dell’art. 26 ha opportunamente inserito la
casa e |’habitat sociale tra i quattro ambiti chiave del progetto di vita (insieme a salute,
formazione/lavoro e apprendimento/socialita/affettivita). Sottotraccia, si avverte l’ispira-
zione dei modelli di Qualita della Vita (QdV), che da oramai piti di vent’anni hanno aperto
la comprensione della profondita dei bisogni delle PcD, sulla scorta di un’antropologia
universale, che evita di focalizzarsi soltanto su una tipologia di potenziali obiettivi di
sostegno, siano essi clinici o funzionali.

Insomma, la ricerca internazionale, prima, e la normativa italiana, poi, fondata sulle
migliori pratiche di sostegno alla vita delle PcD, sembra aver rintracciato un punto di
equilibrio, evitando di focalizzarsi soltanto su un fattore, e di smarrire I’ampiezza e la
profondita dei bisogni della persona. Le politiche di sostegno alla PcD, dunque, devo-
no avere riguardo per tutti gli elementi coinvolti nella Qualita della Vita, evitando di

R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilita, abitare e qualita della vita - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025 67



amplificarne uno, e finendo per sottovalutare gli altri. Mentre nella vita concreta della
persona (e dunque nel progetto di vita individuale) pud accadere che un singolo fattore
(ad esempio I’inclusione sociale) sia l’aspetto su cui insistere nella predisposizione degli
interventi, nelle policy territoriali dovranno essere disponibili tutte le forme di aiuto,
in un modo non gerarchizzato, ma pronto per essere curvato sulle esigenze specifiche
della persona.

Per quanto riguarda il dominio specifico dell’abitare, in realta, si assiste a spinte
eterogenee, che occorre mettere al vaglio, per sondarne la fondatezza e la possibilita
di armonizzare movimenti culturali e conseguenti pratiche, a vantaggio della Qualita
della Vita delle PcD. In particolare, due documenti specifici possono essere considerati
interpretativi dell’attuale dibattito sull’abitare, ovvero:

- le “Linee Guida sulla deistituzionalizzazione, anche in caso di emergenza” (CRPD,
2022), documento pubblicato dal Comitato ONU per i Diritti delle Persone con Disabilita,
ispirato alla omonima Convenzione ONU, sottoscritta quest’ultima anche dall’ltalia;

- le “Raccomandazioni della linea guida sulla diagnosi e sul trattamento di adulti
con disturbo dello spettro autistico” (ISS, 2024), contenenti una specifica raccomanda-
zione, dal titolo “Valutazione della migliore condizione abitativa” (ivi, p.125).

Partendo dall’analisi dei due documenti, intesi come driver del dibattito in corso, é
utile confrontarne fondamenti, stile argomentativo e indicatori, come via privilegiata per
comprendere gli elementi in gioco, le eventuali similitudini e le differenze, le ricadute
sulle policy e sulle forme dei sostegni all’abitare.

1. Presupposti, stili, indicatori

Le “Linee Guida sulla deistituzionalizzazione, anche in caso di emergenza” sono ba-
sate sull’opinione di un campione di cinquecento intervistati, selezionati mediante un
processo partecipativo che ha coinvolto persone con disabilita, organizzazioni di base e
altre organizzazioni della societa civile. In coerenza con il disegno della Convenzione delle
Nazioni Unite, questa espressione di opinioni si € mossa sulla base del tema dei diritti
e delle misure ritenute idonee a garantirli. Cosi facendo, il presupposto del documento
si pone per cosi dire “a monte” delle politiche e degli interventi, determinandone la
natura. In particolare, ’elemento di diritto utilizzato come fil rouge del documento € la
cosiddetta vita indipendente, costrutto che rappresenta il fondamento di una serie di
indicazioni per le politiche, espresse in modo dispositivo e perentorio. Ne viene fuori un
severo invito agli Stati a procedere ad un radicale ripensamento dei servizi per |’abitare,
abolendo le residenze sanitarie, e puntando tutto su soluzioni per la vita indipendente.

Mai, forse, un documento € stato cosi chiaro, non lasciando spazio ad interpretazioni:
occorre mettere in piedi un pervasivo processo di de-istituzionalizzazione, che conduca
alla chiusura delle organizzazioni residenziali, in favore di politiche abitative basate sulla
comunita (alloggi sociali, affitti agevolati, etc.), all’interno delle quali gli eventuali bisogni
di sostegno devono essere soddisfatti in modo individuale e controllato dall’utente.

Afferma il documento: «L’istituzionalizzazione delle persone con disabilita si riferisce
a qualsiasi detenzione basata sulla sola disabilita o in combinazione con altri motivi
come “assistenza” o “trattamento”. La detenzione specifica per la disabilita avviene
tipicamente in istituzioni che includono, ma non sono limitate a, istituzioni di assistenza

68 R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilita, abitare e qualita della vita - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



sociale, istituzioni psichiatriche, ospedali per lungodegenti, case di cura, reparti protetti
per demenza, collegi speciali, centri di riabilitazione, etc.».

In coerenza con questo approccio, gli indicatori di monitoraggio suggeriti dalle Linee
Guida consistono in un controllo delle politiche degli Stati, verificando che gli interventi
legislativi giungano sino alla totale abolizione di tutti gli istituti. Recita ancora il doc-
umento: «l meccanismi di monitoraggio dovrebbero aderire ai principi consolidati di
monitoraggio dei diritti umani, tra cui garantire una partecipazione significativa delle
persone con disabilita, in particolare di quelle che si trovano in istituti o che sono so-
pravvissute, e delle loro organizzazioni rappresentative. [...] Il monitoraggio indipendente
degli istituti residenziali dovrebbe continuare fino alla chiusura di tutti gli istituti».

In realta, in altra parte del documento, e precisamente al punto 124, sembra essere
introdotto un elemento di discernimento, che renderebbe pit pensoso il processo: gli Stati,
infatti, sono invitati a raccogliere dati statistici per utilizzarli nel processo decisionale.
Tale uso dei dati, afferma il testo, «migliora i processi di de-istituzionalizzazione, facilita
la progettazione di politiche, piani e programmi di de-istituzionalizzazione e consente
di misurare e monitorare i progressi nell’attuazione della de-istituzionalizzazione».

Tuttavia, non sembra che questo processo di raccolta dati a fini statistici e di ricerca
venga inteso come valutazione di impatto, ma pit semplicemente come analisi dello
stato di avanzamento del percorso di chiusura delle residenze. Si tratta, in questo modo,
di un caso, non infrequente, di controllo di processo (compliance), senza alcun riguar-
do ai risultati (responsibility), e questo in palese violazione dei principi di valutazione
delle politiche pubbliche, che finirebbero per valutare se stesse, al posto della realta
che producono.

Riassumendo, le Linee Guida sulla deistituzionalizzazione:

= hanno come fondamento un presupposto a monte dell’organizzazione dei so-
stegni, ovvero il diritto alla vita indipendente;

- sono esposte con uno stile apodittico, che dal presupposto giunge alle dispo-
sizioni attuative, senza ulteriori argomentazioni;

- utilizzano come indicatore lo stesso obiettivo dichiarato, ovvero la chiusura degli
istituti, non facendo riferimento ad alcun’altra variabile di esito.

Le differenze con il secondo documento sono molto rilevanti. Per iniziare, le Racco-
mandazioni dell’Istituto Superiore di Sanita scelgono come loro fondamento un presup-
posto per cosi dire a valle, ovvero la Qualita della Vita, intesa come esito di qualsiasi
decisione da prendere circa |’organizzazione dei sostegni alle PcD, ivi comprese le forme
dell’abitare.

Con uno stile prudente, che invoca il principio dell’evidence-based, esse richiamano la
necessita di valutare ’efficacia delle soluzioni abitative, in modo empirico e personaliz-
zato, presupponendo cio€ che non esista una soluzione ideale per tutti, né per la stessa
persona nelle diverse fasi del ciclo di vita. Si legge infatti: «<’appropriatezza e |’efficacia
di una soluzione abitativa dovrebbe essere valutata a intervalli di tempo regolari. La
letteratura inclusa non fornisce un quadro esaustivo dei parametri ma suggerisce come
criteri condivisi il benessere soggettivo e la qualita di vita».

Con uno stile pragmatico, e dopo aver rintracciato nella Qualita di Vita la variabile di
esito, il testo della specifica raccomandazione € semplicemente il seguente: «Il Panel

R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilita, abitare e qualita della vita - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025 69



della LG sulla diagnosi e trattamento del disturbo dello spettro autistico suggerisce di
effettuare una valutazione della migliore condizione abitativa in adulti con ASD». Rias-
sumendo, le Raccomandazioni dell’ISS:

- hanno come fondamento un presupposto a valle dei sostegni, ovvero la Qualita
della Vita;

- sono esposte con uno stile argomentativo, richiamando la necessita di dati e infor-
mazioni per supportare le decisioni su ogni singola PcD, all’interno del suo progetto di vita;

- utilizzano le misure personalizzate di Qualita della Vita come indicatore di esito,
elencando una serie di strumenti di indagine validati, che possono essere usati per il
monitoraggio.

Per evitare un’eccessiva polarizzazione del senso e dei contenuti dei due documenti,
¢ necessario approfondire il rapporto tra la dimensione dei diritti e quella della Qualita
della Vita. Non si tratta, infatti, di un dualismo escludente: ragionare sulla Qualita della
Vita non significa porsi in un orizzonte alternativo a quello dei diritti.

Si tratta di superare la fragilita delle premesse del primo documento (un semplice
processo di consultazione di opinioni), riflettendo pit a fondo su come garantire tutti
i diritti della PcD, e tra essi anche quello alla vita indipendente. E possibile infatti che
un’eccessiva accentuazione del diritto alla vita indipendente possa ostacolare la fruizione
di altri diritti, come ad esempio il benessere e le relazioni. Il costrutto di Qualita della Vita,
spostando il focus sugli esiti, potrebbe essere utile a dipanare questa dinamica complessa.

2. Dal falso al vero dilemma

Prima di tutto, i diritti non possono essere intesi come il traguardo di una vita, né
come traiettorie dell’esistenza, ma come il necessario presupposto della vita stessa: la
garanzia dei diritti, infatti, lascia le persone libere di poter scegliere i propri traguardi,
dando voce e concretezza ai propri valori, aspirazioni e desideri. Pertanto, mentre non
puod esserci un buon Progetto di Vita senza l’assicurazione dei diritti fondamentali, le
mete del Progetto di Vita vanno oltre i diritti stessi, spingendosi nell’orizzonte della
Qualita della Vita. Insomma, i diritti sono la base, mentre la Qualita della Vita € l’altezza.

E proprio I’eterogeneita dei due costrutti, distinti ma non separati, a chiarire il fatto
che non sempre |’esercizio del singolo diritto puo essere fruito in senso assoluto. Ci
sono infatti momenti e circostanze della vita che mettono la persona in una condizione
di non desiderare o di non essere in condizione di esercitare un diritto, e questo non
per una forma di autolesionismo, quanto perché capita sovente che il godimento di un
diritto possa recare qualche nocumento all’esercizio di un altro.

Per fare un esempio, se a tutti deve essere garantito il diritto all’autodeterminazione
nelle scelte alimentari, e dunque anche a mangiare cibi ricchi di glutine, € evidente che
per un celiaco il pieno godimento di questo diritto costituirebbe una lesione alla salute.
Cosi, a tutti deve essere garantito il diritto al movimento autonomo, ma € chiaro che
per una persona gravemente disorientata la piena fruizione di questo diritto potrebbe
arrecare seri danni alla sua integrita.

In questa dialettica occorre conservare la polarita di prospettive differenti e comple-
mentari: quella dei diritti con quella della Qualita della Vita. | due elementi devono essere
entrambi tenuti in gioco: i diritti come punto di partenza, pietra miliare del vivere civile,

70 R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilita, abitare e qualita della vita - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



la Qualita di Vita come punto di arrivo, e dunque come misura di esito nelle politiche e
nell’organizzazione dei sostegni. Insomma, le scelte della persona (come anche quelle di
policy) devono essere guidate da una sana dialettica, che tenga assieme la prospettiva
giuridica (universalistica) con quella esistenziale (personalistica).

| diritti, infatti, assunti come unico criterio finirebbero per configurare una vita identica
per tutti, configurando una sorta di nuova “standardizzazione” dei bisogni esistenziali.
Se la legge € uguale per tutti, non € cosi la Qualita della Vita: le scelte della persona
avvengono sulla base di determinate condizioni, contestuali e personali, che richiedo-
no opzioni differenti, e che devono poter essere valutate sull’esito che producono, in
termini di Qualita della Vita.

Nella storia dei sostegni per le PcD si € caduti pitl volte nelle strette della semplifica-
zione, tentazione cosi connaturata al pensiero dell’uomo, quando perde ’orizzonte della
complessita. Una buona idea (ad esempio la salute) diventa l’'unica idea, trasformandosi
in ideologia, e infine in una modalita pervasiva di organizzare i servizi, per cosi dire “a
senso unico”. Nel secolo scorso, la nascita delle istituzioni deputate all’accoglienza e al
trattamento delle cosiddette malattie mentali ha risposto a questa logica, allineandosi
al binomio diagnosi-cura (e a quello, conseguente, di cronicita-assistenza), molto pit
che ad istanze esistenziali.

Negli anni Settanta ha preso vita una nuova “semplificazione”: I'introduzione dei
meccanismi tipici del welfare ha agevolato I’affermarsi del modello clinico nella organiz-
zazione e nel funzionamento istituzionale dei servizi, offrendo ad esso una nuova veste,
riconducibile al concetto di riabilitazione. E stata ed & ancora la prima era dei diritti,
tutta centrata sul diritto alla salute e alla riabilitazione, intesi come livelli essenziali di
assistenza: in ragione delle esigenze di standardizzazione che costituiscono l’essenza
dello Stato del benessere, il paradigma clinico si completa con una visione funzionale,
comunque centrata sulla linearita del processo diagnosi-trattamento, filtrato attraverso
I'invenzione della cosiddetta valutazione multidimensionale.

Negli ultimi anni da piu parti si avverte la grave limitazione di questa visione, ancora
oggi profondamente inscritta nelle normative nazionali e regionali e nelle pratiche. Il
trattamento sanitario avviene in contesti separati, autorizzati e accreditati, e subdola-
mente rispondenti a logiche ospedaliere, nascoste dentro ai requisiti di legge. L'equivoco
perdura: gli esiti attesi sono clinici e funzionali, mentre la Qualita della Vita fatica ad
essere riconosciuta come il vero esito sanitario dei servizi e sostegni per gli adulti.

Nel mondo del sociale, nel frattempo, rischia di diffondersi un’idea opposta, dentro
ad un percorso storico che rischia di obbedire alla logica hegeliana dell’antitesi. Infatti,
a partire dalla Convenzione ONU sui diritti della persona con disabilita, si afferma in
modo altrettanto insistente e pervasivo il tema della vita indipendente, come filtro di
qualsiasi servizio e sostegno alla persona con disabilita. impressione € che non si tratti
di un “completamento”, e dunque di un ripensamento globale delle precedenti politiche,
ma di una sorta di polemica giustapposizione, che, lasciando intatta la logica sanitaria,
ne crea un’altra, parallela e battagliera, e per giunta pit povera sul piano delle risorse.

Cosi, il sociale, un po’ utopico e in una certa misura bellicoso, insiste sulla vita
indipendente, mentre il sanitario, sornione e forte del suo sistema istituzionale, fatto
di accreditamenti, budget e contratti, prosegue sul canovaccio della protezione e della
riabilitazione. Si divaricano cosi, almeno potenzialmente, i fattori di Qualita della Vita:
indipendenza, da una parte, salute e funzionamento, dall’altra. Come uscire da questo

R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilita, abitare e qualita della vita - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025 71



dualismo? Come evitare di focalizzare un solo fattore di Qualita di Vita, smarrendo la
completezza dei bisogni della persona?

E necessario che le politiche e le progettazioni si facciano guidare da un costrutto
complesso e articolato, che renda conto di tutti i bisogni dell’'uomo. La Qualita della
Vita possiede queste caratteristiche: ¢’é un consenso molto solido sul fatto che I’Indip-
endenza sia soltanto uno dei tre fattori di Qualita della Vita, insieme a Partecipazione
Sociale e Benessere. Il costrutto di QdV, infatti, & stato oggetto di numerose ricerche, e
di alcune significative concettualizzazioni, tra cui il modello a tre fattori e otto domini
di Schalock e Verdugo (Schalock et al., 2002), quello a tre fattori e nove domini di Ivan
Brown (1997) e infine quello proposto dal Council on Quality and Leadership (CQL, 1997)
a tre fattori e ventuno indicatori.

Volendo comparare i tre modelli, si assiste ad un sostanziale allineamento sui tre
fondamentali fattori, che rappresentano probabilmente, con parole diverse, le stesse
traiettorie esistenziali: crescita, appartenenza e benessere (Fig. 1). Insomma, la Qualita
della Vita sembra consistere, per tutti gli uomini, nello stare bene, da diversi punti di
vista, nel partecipare, nell’essere indipendenti.

Schalock e Verdugo | Ivan Brown Qol IP | CQL
i

Traiettoria della crescita e | Indipendenza Becoming My Dreams
dell’ autonomia

Traiettoria Partecipazione sociale Belonging My World
dell’appartenenza e della
partecipazione

Schalock e Verdugo ‘ Ivan Brown Qol IP  CQL

Traiettoria del benessere Benessere Reing My Self

Fig. 1: Modelli di Qualita di Vita a confronto

L'uomo “vive felice” se sta bene fisicamente, psicologicamente e spiritualmente, se
dimora in legami di appartenenza, a diversi livelli di profondita (intima, comunitaria
e sociale) e, infine, se & indipendente, cioé si autodetermina nei propri obiettivi e li
persegue, disponendo della necessaria gamma di abilita adattive e/o di opportuni
sostegni (umani, contestuali e tecnologici).

Non é lecito, dunque, ridurre la Qualita della Vita ad un solo fattore, facendo ad
esempio dell’Indipendenza l'unica chiave di lettura per le scelte riguardanti i sostegni
e, pit in generale, le politiche territoriali. Entrando nello scenario della Qualita della
Vita, si esce dal falso dilemma (residenze o appartamenti?), prevenendo le battaglie
ideologiche e spostando |’attenzione dalla dimensione macro a quella micro, ovvero la
progettazione personalizzata.

La progettazione, secondo il costrutto della QdV, &€ un antidoto a ogni posizione di
principio, in quanto rende metodologica una posizione etica fondamentale, che pud essere
ricondotta alla filosofia e alla psicologia morale di Lawrence Kohlberg (1981), e all’istanza
esistenziale dei cosiddetti dilemmi. Un dilemma € una situazione in cui entrano in conflitto
almeno due scelte, delle quali non € possibile affermare che una sia giusta e l'altra sba-
gliata, in quanto sono riconducibili entrambe a un valore: tale contrapposizione, secondo
I’autore, genera una polarita cognitiva che la persona € chiamata a superare attraverso

72 R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilita, abitare e qualita della vita - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



modalita di pensiero morale. In definitiva, le scelte etiche pit complesse (dilemmatiche,
appunto) non sono quelle chiamate a discernere tra il bene e il male, ma quelle chiamate
a individuare il bene la cui elezione, in una data situazione, potrebbe essere pili opportuna
tra le varie opportunita, tutte buone, che si presentano alla persona.

Il dilemma, in questo scenario, & I’antidoto alle questioni di principio (che spesso ob-
literano, nella loro banalita, la complessita delle situazioni umane). Per fare un esempio,
¢ facile affermare che le relazioni tra una persona con disabilita e il territorio devono
essere sempre attivate e potenziate. Ma se ’esposizione alle relazioni generasse, hic et
nunc, un malessere psicologico? In questo caso, le relazioni rimarrebbero un traguardo
a lungo termine, anche quando nel breve occorresse privilegiare la tutela e il benessere
emotivo. Se questo non fosse, troppo alto € il rischio che alla vecchia e consolidata
ideologia della salute si opponga, oggi, la nuova ideologia del sociale, rinnovando con
altre forme le sterili contrapposizioni con il sanitario, e smarrendo unita della persona.

La progettazione per dilemmi aiuta a non essere troppo sicuri, né della propria tecnica
né della propria bandiera ideale. Essa ci immerge in un’autentica empatia esistenziale,
atta a comprendere quale tra i fattori e i domini di QdV deve essere preso in carico,
qui e ora, senza rinunciare ad altri aspetti, ma a volte, coscientemente, posponendoli
nel tempo o bilanciandoli per ordine di priorita. | professionisti e le famiglie trovano un
linguaggio comune, evitando quei fastidiosi conflitti che nascono proprio da punti di
vista rigidamente fermi all’'uno o all’altro dominio. In questo modo, I’ambito e la natura
del conflitto si spostano, trasformandosi dai dannosi conflitti tra bandiere ideologiche a
fecondi conflitti tra domini, dilemmi forieri di scelte pil ampie e pensose.

3. Benessere o indipendenza?

In questo tempo di grande attenzione al valore della vita indipendente, il principio
del dilemma, giocato all’interno del costrutto di Qualita della Vita, chiede di individuare
le potenziali ricadute su altri bisogni, primo tra tutti quello del Benessere. Nel Quality of
Life Instrumental Package (Brown, 1997), cosi come tradotto e adattato dalla scala BASIQ
(Bertelli, 2011), il benessere si articola in tre dimensioni: fisico, psicologico e spirituale.

Entrando maggiormente nello specifico, gli indicatori in grado di valutare il livello di
benessere della persona sono i seguenti:

ESSERE FISICO: Corpo e salute

la salute fisica

il cibo

la capacita di movimento

I'igiene e la cura del corpo
["apparenza fisica

la forma fisica (il livello di attivita)

ESSERE PSICOLOGICO: Pensieri e sentimenti

emozioni e sentimenti, con la capacita di esprimerli

capacita di decidere per se stessi e di portare aventi cio che si & deciso
la percezione di se stessi come distinti da altri

stare bene con se stessi

livello di preoccupazione e di stress

problemi psichiatrici (comorbilita)

R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilita, abitare e qualita della vita - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025 73



ESSERE SPIRITUALE

riconoscere il bene e il male, distinguere il giusto dallo sbagliato
significato e importanza della propria vita

sentirsi in pace con se stessi

partecipazione ad attivita religiose

celebrazione degli eventi speciali

aiutare gli altri

Basta dare una rapida lettura per accorgersi quanto questi aspetti rivestano un peso
determinante nella propria vita (anche se chi sta bene potrebbe commettere I’errore di
sottovalutarli). Insomma, stare bene non significa soltanto non avere malattie o disturbi,
ma anche e quotidianamente mangiare bene, muoversi nello spazio, godere della propria
igiene personale, essere attivi e in forma fisica. Sul piano psicologico ’assenza di pre-
occupazioni, la qualita del dialogo interno, la possibilita di gestire le proprie emozioni,
soprattutto quelle negative, insomma, lo stare bene con se stessi € determinante per
vivere bene le ore e i giorni. Infine, la dimensione spirituale: il significato della propria
vita, la visione positiva del tempo, del futuro e della morte, la gioia dell’aiutare gli altri
sono alcune delle traiettorie determinanti perché il progetto di vita non si riduca al
principio, alla lunga sterile, del carpe diem.

| domini e gli indicatori del benessere sono spesso a rischio in presenza di disabilita,
particolarmente quelle complesse. | servizi residenziali sono nati proprio per garantire
adeguati sostegni a questi bisogni, avendo cura dei problemi fisici e mentali, dell’ali-
mentazione sana e variata di persone con difficolta nell’assumere cibo, del movimento
di persone a limitata capacita motoria, della forma fisica, del benessere emotivo per
persone mentalmente vulnerabili (favorito da attivita rilassanti e “terapeutiche”), del
benessere spirituale di persone la cui vita rischia di essere minacciata nell’istanza pit
profonda, che & quella del senso e del significato.

E certamente vero che i servizi che hanno provato storicamente a garantire il be-
nessere delle persone con disabilita hanno al contempo corso il rischio di accentuare
questo principio, finendo per offrire un livello di tutela eccessivo, in certi casi negando
["autodeterminazione nel nome della salute e della sicurezza.

Oggi potrebbe verificarsi un rischio opposto e complementare, ovvero quello di
provare a garantire l'indipendenza, senza riguardo al benessere delle persone con
disabilita. Tesi e antitesi, salute o indipendenza: entrambi “vicoli stretti” non rispettosi
della complessita e dei dilemmi cui essa conduce.

Se vivere in un appartamento, scegliendo il proprio (ed esclusivo) assistente per-
sonale, non solo € sostenibile, ma € capace di offrire garanzie anche alla dimensione
del benessere, tutto bene. Ma se questo non accadesse? Se la cosiddetta vita indipen-
dente costituisse, per alcune persone, un nocumento anche grave al proprio benessere
personale, generando un dilemma, quale sarebbe la soluzione pil appropriata? Quali i
criteri di scelta?

La risposta non €& generica, né semplice, né univoca e cristallizzata. Dipende dal
progetto di vita, filtrato dal principio dell’autodeterminazione. Alle politiche (e ai servizi)
spetta rendere possibile la scelta, aprendo il ventaglio di tutte le soluzioni possibili,
misurandone al contempo gli esiti, senza sensi unici e massimalismi dell’una o dell’altra
specie.

74 R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilita, abitare e qualita della vita - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



4. Valutare gli esiti

«C’¢é valutazione ogni qualvolta qualcuno chiede di giudicare un’azione intenzionale
a fronte di qualche criterio e sulla base di informazioni pertinenti» (Palumbo, 2001).
Qualora per monitoraggio si intenda, opportunamente, la valutazione di esito (e non
la conformita a regole e processi), occorre dotarsi di un quadro complesso, che metta
misure e iniziative al vaglio dell'impatto sulla vita delle persone che ne fruiscono. In
questo scenario entra in gioco il ruolo insostituibile della ricerca, utile sia a definire
il pannello degli esiti che a individuare quali interventi risultano efficaci, per chi, con
quale intensita e modalita, con un approccio evidence-based'.

Ora, superando posizioni basate soltanto sulle opinioni (pur poggiate sui diritti),
sembra necessario andare oltre le sterili contrapposizioni (ad esempio tra chi attacca
e chi difende i servizi residenziali), per affidarci tutti (persone con disabilita, famiglie,
decisori politici, associazioni, enti gestori, etc.) ai criteri di evidenza. Per farlo, € neces-
sario definire non soltanto il quadro giuridico (come la Convenzione ONU riesce a fare),
ma anche il set di indicatori di esito.

In questo modo, sara possibile superare ’ottica della mera osservanza di requisiti o
disposizioni (compliance), per entrare nello scenario della responsabilita sulla Qualita
della Vita delle persone (responsibility). Per citare un esempio significativo a carattere
generalista, I’Organizzazione per la Cooperazione e lo Sviluppo Economico (OECD) non
ritiene che gli Stati debbano semplicemente controllare [’avanzamento di specifici pro-
grammi e deliberazioni, quanto il loro impatto sui cittadini, valutato mediante il Better
Life Index; quest’ultimo, poi, non consiste in un quadro giuridico, ma in uno strumento
di assessment della Qualita di Vita dei cittadini (OECD).

Nell’ambito dei sostegni alla PcD, come le Raccomandazioni dell’Istituto Superiore
di Sanita hanno evidenziato, non sono numerosi i contributi che si sono posti in que-
sto scenario. Tra le poche ricerche che hanno le soluzioni residenziali come variabile
indipendente, e la Qualita della vita come variabile dipendente, spicca il contributo di
Gardner e collaboratori, derivante dalle valutazioni di esito operate dal Council on Quality
and Leadership, agenzia federale statunitense che si occupa dell’accreditamento dei
servizi (Gardner, 2005). Al termine di 6.120 valutazioni della Qualita di Vita, correlate
con i contesti abitativi di riferimento, € risultato che per una determinata fascia di po-
polazione di PcD (in particolare quella con lievi o moderati disturbi del neurosviluppo),
la soluzione “independent” € quella che ottiene i migliori esiti; al contrario, per un’al-
tra coorte (quella delle PcD con severo e profondo disturbo del neurosviluppo) la vita
indipendente consegue i peggiori esiti, mentre i risultati migliori vengono conseguiti
dalle organizzazioni residenziali (e tra queste quelle di media dimensione) (Fig. 2). Na-
turalmente questi dati hanno il limite di essere stati ricavati in un contesto differente
dal nostro (anche se gli Stati Uniti, ben prima dell’Italia, avevano avviato una profonda
riforma delle politiche abitative nei confronti delle PcD).

Nel contesto italiano un’indagine simile € stata condotta dal gruppo ANFFAS nazionale
(Lombardi, 2016). Questo studio, in effetti, consegue risultati apparentemente contra-
stanti, indicando come le persone che vivono in grandi contesti residenziali (con pit
di 10 persone) riscontrano livelli di QdV significativamente inferiori rispetto a tutti gli
altri gruppi di persone (che vivono in famiglia, in piccoli gruppi residenziali o da sole).

1. Questo ¢ lo scopo, ad esempio, che si ¢ data la Lancet Commissions on Autism (Lord et al., 2022).

R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilita, abitare e qualita della vita - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025 75



Tuttavia, questo studio sembra avere un’importante limitazione, in quanto il campione
prescelto fa riferimento soltanto alla popolazione accolta dai servizi della suddetta
organizzazione.

10.00=4 SO el

LA MR @

5. A house is not a home: superare la dinamica dell’istituzionalizzazione

Nel dibattito attuale, sembra esserci un legame, pit 0 meno esplicito, tra la scelta
di soluzioni abitative di piccola dimensione e il concetto di de-istituzionalizzazione. In
effetti, questa connessione ha un fondamento storico consistente: tradizionalmente, le
PcD sono state accolte in residenze che, a prescindere dalla dimensione, hanno appli-
cato regole e stereotipi tipici dell’istituzionalizzazione, privando la persona del diritto
all’auto-determinazione, in ragione del binomio salute-sicurezza. Sulla scorta di questo
retaggio storico, il movimento dei diritti ha identificato ’istituto come luogo certamente
stigmatizzante, al punto da coniare il neologismo “de-istituzionalizzazione” come fulcro
delle politiche, e la chiusura dei cosiddetti istituti come target definitivo. Al contempo,
le soluzioni residenziali piccole (es. appartamenti) sarebbero |’unica forma di sostegno
abitativo perseguibile.

Questa ambiguita va affrontata e chiarita: davvero l’istituzionalizzazione coincide con
un “luogo”, il cosiddetto “istituto”? Eliminando gli istituti si elimina anche l’istituziona-
lizzazione? Oppure questa € una dinamica, una forma nociva e inautentica di relazione
tra persone? In quest’ultimo caso, quali sono le caratteristiche che denotano questa
dinamica? Come €& possibile identificarle, per poterle prevenire?

A ben vedere, la dannosa dinamica dell’“istituzionalizzazione” non coincide con un
luogo specifico, ma pud avvenire dappertutto, come del resto ha affermato qualche
anno fa anche lo stesso Comitato per i Diritti delle Persone con Disabilita: l’istituzio-
nalizzazione «non € vivere in una particolare abitazione o ambiente; €, prima di tutto,
perdere la scelta personale e ["autonomia a causa dell'imposizione di modi di vivere e
dover cambiare le abitudini personali» (CRPD, 2017). Questa grave limitazione, che lede
sia i diritti che la Qualita di Vita della persona, pud avvenire in ogni contesto. Afferma
ancora il documento: «Né le grandi residenze (es. RSA e RSD) con pil di 100 ospiti, né
le case famiglia pit piccole con 5-8 individui, né le singole case possono essere definite
sistemazioni di vita indipendente se applicano regole tipiche degli istituti o dell’istitu-
zionalizzazione».

Allo stesso tempo, anche la “casa”, o meglio il “sentirsi a casa” non € necessariamente

76 R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilita, abitare e qualita della vita - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



un “luogo” (appartamento), ma una traiettoria esistenziale, che trova il fondamento nel
luogo dove la persona costruisce il proprio progetto di vita, dentro relazioni autentiche,
anche in presenza di fragilita. In un appartamento un uomo potrebbe non sentirsi a
casa, mentre la percezione esistenziale di casa o focolare puo avvenire anche in resi-
denze, dove per varie ragioni una persona potrebbe scegliere di vivere. Il vero “diritto”
della persona, dunque, é “scegliere dove e con chi vivere” (come per altro affermato
dalla convenzione ONU), e non di vivere in un appartamento. Anche l’Istituto Superiore
di Sanita nelle Raccomandazioni sul Progetto di Vita afferma che per casa (soluzione
abitativa) si intende «il luogo in cui la persona vive e dove si sviluppa il suo progetto di
vita in funzione del proprio benessere, della propria emancipazione e dei suoi desideri,
garantendo un sostegno alle decisioni, adottando strategie volte a facilitare la com-
prensione delle misure proposte». Alla luce delle medesime Raccomandazioni, la casa
potrebbe essere descritta come il luogo, variabile nelle sue connotazioni e dimensioni,
dove avviene una sana omeostasi tra dentro e fuori:

- dentro: una soluzione abitativa che permette |'esercizio del diritto alla auto-
determinazione e, pil in generale, il rispetto delle richieste, opportunita e relazioni
identificate nel progetto di vita;

= fuori: una soluzione abitativa aperta alla comunita, che facilita I’accesso ad
opportunita in linea con preferenze e aspettative, favorendo "autonomia, l’inclusione
sociale, esperienze lavorative e di tempo libero, il contatto con i propri ambiti personali
e affettivi.

Come afferma Mandell (2017), un appartamento non € necessariamente una casa:
abbiamo bisogno di ulteriori ricerche sugli effetti delle diverse soluzioni abitative sulla
Qualita di Vita degli adulti con disabilita, dato che le decisioni su questo tipo di supporto
possono avere un effetto profondo sul loro benessere e partecipazione. Occorre evitare
il rischio che il processo decisionale si basi soltanto su opinioni (anche se ispirate a
valori e norme), piuttosto che su dati.

La dicotomia tra collocamenti comunitari e contesti pil istituzionali potrebbe non
essere la dimensione piu utile da valutare o misurare. Occorre invece considerare quan-
to gli uni e gli altri impattano sulla Qualita della Vita, e per quale tipo di popolazione.
Casa si dice in molti modi, e il contesto nel quale pud avvenire una vera vita domestica
potrebbe cambiare, per natura e dimensione, da persona a persona.

Un’altra motivazione che ha spinto, se non forse persino originato, il movimento
della de-istituzionalizzazione € il fenomeno degli abusi e dei maltrattamenti, che ogni
tanto popola le pagine dei quotidiani, creando un giusto allarme, e rinvigorendo spinte
polemiche, non sempre equilibrate. Anche il maltrattamento, tuttavia, non coincide con
un luogo: € tutto da dimostrare che questo iniquo fenomeno avvenga soltanto nelle
residenze, e mai invece in appartamenti con assistente personale o persino in famiglia.
Casomai, in questi contesti diminuisce |’osservabilita del fenomeno, che € invece in una
certa misura controllabile nei contesti strutturati. La riflessione sulla prevenzione degli
abusi ¢ delicata e importante, ma anche questa va condotta sempre e in ogni contesto,
e non soltanto nelle residenze di media o grande dimensione. Non ¢’é nessuna prova
empirica che il maltrattamento avvenga in misura maggiore nei contesti residenziali
rispetto a quelli basati sulla comunita.

R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilita, abitare e qualita della vita - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025 77



Conclusione

Per concludere, le politiche abitative per le PcD devono poter garantire una gamma
estesa di soluzioni, realizzando una sorta di filiera di sostegni, che accentuano di volta in
volta uno o pitl bisogni esistenziali, senza dimenticare gli altri aspetti della Qualita della
Vita della persona. La disponibilita di un’ampia varieta di soluzioni consente a chi opera
al servizio del Progetto di Vita della persona con disabilita di tenere presente ogni tipo di
potenziale abitazione, senza preclusioni, semplicemente verificando quale soluzione offre
la maggiore Qualita di Vita possibile, nel rispetto dei diritti (di tutti i diritti) della persona.

E alla luce di questa chiave di lettura che i servizi possono trovare, e stanno trovando,
la via del miglioramento, superando le sterili difese. In questo non aiuta la normativa
nazionale e regionale, che sembra rispecchiare, in modo confuso e contraddittorio, le
polarita sopra richiamate:

la normativa sociosanitaria su autorizzazione e accreditamento, vero convitato
di pietra delle politiche abitative, anche nei recenti tentativi di far evolvere il modello?,
impone requisiti semi-ospedalieri, con un’attenzione praticamente esclusiva a salute e
sicurezza, e basandosi su indicatori di Evidence Based Medicine; € singolare che il Manuale
proponga poi un ultimo paragrafo che riguarda I'umanizzazione dei servizi, quasi volendo
introdurre un correttivo agli evidenti rischi della batteria di requisiti descritti in precedenza;
- le norme sociali sulla vita indipendente richiamano il valore della casa e dei
contesti inclusivi, non di rado polemizzando contro forme abitative che il Manuale AGE-
NAS in qualche modo prescrive.

Occorre dunque una nuova stagione di cultura e di dibattito, e solo poi di produzione
normativa, che consenta di uscire da sterili contrapposizioni, adottando diritti (a monte)
e Qualita della Vvita (a valle) come antidoto a visioni ideologiche e in ultimo restrittive
delle scelte della PcD.

2. Cfr. il modello di accreditamento di recente ri-proposto da AGENAS, vedi https://www.agenas.gov.it/images/
agenas/accreditamento/manuali_2019/2_ultima_versione_ PROPOSTA_MANUALE_ACCREDITAMENTO _
STR_SOCIOSANITARIE_2019.pdf (u. a.19/1 1/2025).

78 R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilita, abitare e qualita della vita - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025



BIBLIOGRAFIA

Bertelli, M., Merli, M.P,, Bianco, A., Lassi, S., La Malfa, G., Placidi, G.F. e Brown,
l. (2011). La batteria di strumenti per Iindagine della Qualita di vita (BASIQ):
validazione dell’adattamento italiano del Quality of Life Instrument Packae
(QoL - IP). Giornale Italiano Psicopatologia, 17 (2011), 205-212.

Brown, I., Renwick, R. e Raphael, D. (1997). Quality of Life Instrument Package
for adults with develop- mental disabilities. Toronto: Centre for Health Pro-
motion, University of Toronto.

Council on Quality and Leadership (1997). Personal Outcome Measure.
Maryland: Towson.

CRPD (2017). Commento generale n.s: Vivere indipendenti ed essere inclusi nella
collettivitd. Disponibile al link: https://www.enil.it/wp-content/uploads/2023/10/
Article19_Right_independent_living_ItalianVersion-3.pdf (u. a. 21/11/2025).

CRPD (2022). Guidelines on deinstitutionalization, including in emergencies.
Disponibile al link: https://www.welforum.it/wp-content/uploads/2023/02/
UN_Guidelines-on-deinstitutionalization-including-in-emergencies_0ct2022.
pdf (u. a. 19/11/2025).

Gardner, )., Carran, D.T. (2005). Attainment of Personal Outcomes by people
with developmental disabilities. Mental retardation, 43/3, 2005.

Istituto Superiore di Sanita (2024). Raccomandazioni della linea guida sulla
diagnosi e sul trattamento di adulti con disturbo dello spettro autistico. Dispo-
nibili al link https://www.iss.it/documents/20126/8968214/Linea_Guida_ASD_
adulti_dic2024.pdf/2f89bd78-dg4b-f8da-5de7-f1e69b62974¢?t=1734950813404
(u. a. 18/11/2025).

Kohlberg, L. (1981). The Philosophy of Moral Development. New York: Harper & Row.

Lombardi, M., Croce, L., Claes, C., Vandevelde, S. e Schalock, R. L. (2016).
Factors predicting quality of life for people with intellectual disability: Resul-
ts from the ANFFAS study in Italy. Journal of Intellectual & Developmental
Disability, 41(4), 338-347.

Lord, C. et al. (2022). The Lancet Commission on the future of care and clinical
research in autism. The Lancet, 399(10321), 271-334.

Mandell, D. S. (2017). A house is not a home: The great residential divide in
autism care. Autism, 21(7).

OECD. Better Life Index. https://www.oecd.org/en/data/tools/oecd-better-life-index.html
Palumbo, M. (2001). Qualita ed efficacia nei servizi. Politiche sociali e servizi,
1/2001, 65-87.

Schalock, R. L., Brown, I., Brown, R., Cummins, R. A., Felce, D., Matikka, A.,
Keith, K. D. e Parmenter, T. (2002). Conceptualization. Measurement, and
Application of Quality of Life for Persons With Intellectual Disabilities: Report
of an International Panel of Experts. Mental Retardation, 40 (1/6), 457 - 470.

R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilita, abitare e qualita della vita - Spiritualitd e qualita di vita, XX/2025 79



SPIRITUALITA E QUALITA DI VITA

COMITATO EDITORIALE
don Giovanni Carollo
don Carlo Marin

don Lorenzo Lodi

don Ugo Rega

don Valeriano Giacomelli
don Roberto Polimeni

DIRETTORE RESPONSABILE

Roberto Franchini

Ph.D, Opera don Orione, Universitd Cattolica,

Segretario SIDIN (Societd italiana Disturbi del Neurosviluppo)

COORDINATORE
Elisa Rondini
Ricercatrice, Opera Don Orione, Universitd degli Studi di Perugia

COMITATO SCIENTIFICO
- Marco Bertelli
Direttore CREA (Centro di Ricerca E Ambulatori) Fondazione San Sebastiano
della Misericordia di Firenze,
Presidente WPA-SPID (World Psychiatric Association Section Psychiatry
of Intellectual Disability),
Past President EAMH-ID (European Association for Mental Health in Intellectual Disability),
Presidente SIDIN (Societd Italiana per i Disturbi del Neurosviluppo),
Presidente Eletto AISQuV (Associazione Italiana per lo Studio della Qualita di Vita)
- Sr Veronica Donatello
Conferenza Episcopale Italiana, Ufficio catechistico nazionale,
Responsabile del Settore per la catechesi delle persone disabili
- Federica Floris, Opera don Orione Genova
- Vincenzo Alfano, Opera don Orione Savignano Irpino
- Davide Gandini, Opera don Orione Genova

Pubblicazione Semestrale di Informazione Scientifica
ANNO 11 / n. 20 Luglio - Dicembre 2025

Edizioni Opera Don Orione
PROVINCIA RELIGIOSA “MADRE DELLA DIVINA PROVVIDENZA”
Via della Camilluccia 142-00135 ROMA

Realizzazione e stampa B.N. Marconi - Genova - Tel. 010 6515914

ISSN 2611-2841
Spiritualita e qualita di vita - Testo stampato



	00 - Editoriale - Don Carollo
	01 - San Luigi Orione e le Opere - Don Clerici
	02 - Fare Impresa - M. Folador
	03 - Efficacia ed efficienza - M. E. Favotto
	04 - Oltre la gestione - F. Carletti
	05 - La QdV nella disabilità - N. Bertelli - A. Bianco
	06 - Angoscia di morte e spiritualità - F. Antonio
	07 - Anziani resilienti - A. Guaita - E. Rolandi
	08 - Casa si dice in molti modi - R. Franchini

