


Indice

editoriale	

	D a dieci anni a servizio della vita fragile		
	 don Giovanni Carollo	 pag.	 3

carisma e innovazione

	S an Luigi Orione e le opere come impresa carismatica		
	 Paolo Clerici	 pag.	 5

	 “Fare impresa”: lavoro, comunità e spiritualità 
	 nella visione benedettina		
	 Massimo Folador	 pag.	 15

Efficacia ed efficienza: il giusto equilibrio per 
un’organizzazione sostenibile  
Maria Elettra Favotto	 pag.	 21

	O ltre la gestione: “fare impresa” è un atto creativo
Fabrizio Carletti	 pag.	 25

nuove sfide nel contesto attuale

La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale
Marco O. Bertelli, Annamaria Bianco	 pag.	 31

Angoscia di morte e spiritualità: appunti per un dialogo 
tra antropologia, psicoterapia e psicopatologia  
Filiberti Antonio	 pag.	 49

É possibile invecchiare bene: gli anziani resilienti
Antonio Guaita, Elena Rolandi	 pag.	 61

Casa si dice in molti modi.
Disabilità, abitare e qualità della vita  
Roberto Franchini	 pag.	 67



Da dieci anni a servizio della vita fragile

Tra noi esseri umani è lieta consuetudine celebrare gli anniversari: sono occa-
sioni propizie – come ci ricorda Papa Francesco – per fare memoria grata del 
passato, vivere con passione il presente e abbracciare con speranza il futuro.  
Ed è davvero commovente assaporare i ricordi e sognare nuovi e audaci tra-
guardi, sostenuti da quella santa follia di san Luigi Orione che ci invita a stare 
sempre “alla testa dei tempi” e fiduciosi nella Divina Provvidenza.  
Guardando alla biblioteca della nostra rivista “Spiritualità e qualità di vita”, nel 
decennale dalla sua prima pubblicazione – di cui questo ventesimo numero 
celebra il “genetliaco” – nasce spontaneo affermare che abbiamo abitato la 
cultura scientifica ponendola a servizio delle persone vulnerabili e, nello stesso 
tempo, abbiamo contribuito a diffondere la cultura del dono, secondo lo stile 
e lo spirito di don Orione, santo della cura e della prossimità verso i poveri nel 
corpo e nello spirito.  
Desidero rivolgere un sentito ringraziamento ai curatori della rivista e a tutti 
coloro che, nel corso degli anni, con i loro contributi hanno dato spessore cul-
turale e scientifico alla pubblicazione, unendo amore e competenza, spiritualità 
e abilità, scienza e intelligenza.  
Questa rivista declina il Vangelo della carità di Cristo tra i professionisti e negli 
ambienti dedicati alla cura della vita fragile, per garantirne la giusta e degna 
qualità. È un contributo che permette al carisma orionino di raccontare la lungi-
miranza del Fondatore e dei suoi collaboratori – religiosi e laici – in una Chiesa 
e in un mondo che cambiano rapidamente e ci interpellano con la voce degli 
scartati della società e dei sistemi politici, economici e culturali.  
Auspico allora che l’impegno profuso in questi anni, e in quelli a venire, sia 
riconosciuto e valorizzato come un contributo prezioso per un rinnovato approc-
cio alla spiritualità e alla qualità della vita delle persone vulnerabili: per essere, 
con loro e per loro, pastori secondo il cuore di Dio (cfr. Ger 3,15), custodendo 
così la vision– “Instaurare omnia in Christo” – e la mission – “Portare i poveri 

EDITORIALE

3



4

più poveri a Gesù, alla Chiesa e al Papa mediante le opere di carità” – di san 
Luigi Orione.  
Ci attende un mondo in tempesta, ma nutrito dalla speranza giubilare di “cieli 
nuovi e terra nuova”, dove la sfida vincente sarà la centralità della persona, 
nella quale – come insegna don Orione – dobbiamo vedere e sentire Gesù, il 
Figlio dell’Uomo.  
Attraverso questa rivista, desideriamo offrire un servizio per una nuova evan-
gelizzazione della cura di Dio verso l’umanità e verso la Casa comune. Non ci 
resta, pertanto, che esserne protagonisti responsabili, affinché ogni creatura si 
riconosca come inviata dal Creatore a diffonderne la bellezza, la bontà e la verità.  
Ad multos annos!

Don Giovanni Carollo, Direttore Provinciale



5P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

di Paolo Clerici - Sacerdote della Congregazione di S. Luigi Orione, laureato in Filosofia e 
	 Storia medioevale, già responsabile provinciale Gruppi Studi Orionini

SAN LUIGI ORIONe E 
LE OPERE COME 
IMPRESA CARISMATICA

Abstract
L’arco della vita di don Orione, che si protrasse per sessantotto anni, attraversò uno dei 

periodi più travagliati, ma anche più ricchi e creativi, di tutta la storia italiana e cristiana. 
Egli è un santo sacerdote, un santo della carità ma anche un santo molto intelligente con 
una disponibilità non comune della mente a comprendere: da qui, coessenziale alla sua 
eroica carità, si inserisce la sua fitta rete di rapporti concreti e rispettosi con tante perso-
ne, rapporti né di superiorità né di inferiorità, ma di fraternità e di paternità verso l’altro, 
verso una sintesi superiore di intelligenza e di amore, ossia quell’intellectus charitatis che 
è il segreto della sua genialità. In don Orione l’espressione “alla testa dei tempi” unisce 
contemporaneamente modernità, scienza, urgenza verso le nuove povertà, funzionalità 
delle opere e apertura, di mente e di cuore, verso tutti coloro che bussano ad esse.

“Don Luigi Orione ci appare come una meravigliosa e geniale espressione della carità 
cristiana”. Così Giovanni Paolo II ha sintetizzato la vita e l’opera di don Luigi Orione 
nel momento solenne, in cui lo proponeva alla venerazione della Chiesa mediante la 
beatificazione il 26 ottobre 1980:

[Don Orione] fu certamente una delle personalità più eminenti di questo secolo per 
la fede cristiana apertamente vissuta. […] Dalla sua vita tanto intensa e dinamica emer-
gono il segreto e la genialità di Don Orione: egli si è lasciato solo e sempre condurre 
dalla logica serrata dell’amore. Amore immenso e totale a Dio, a Cristo, a Maria, alla 
Chiesa, al Papa, e amore ugualmente assoluto all’uomo, a tutto l‘uomo, anima e corpo, 
a tutti gli uomini, piccoli e grandi, ricchi e poveri, umili e sapienti, santi e peccatori con 
particolare bontà e tenerezza verso i sofferenti, gli emarginati, i disperati1.

“Un cuore senza confini, perché dilatato dalla carità del mio Dio Gesù Crocifisso” 

1. Giovanni Paolo II, omelia della messa di beatificazione, 26/10/1980.



6 P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

questo è quanto don Orione affermava di sé stesso. La carità è il filo conduttore della sua 
esistenza, è la corrente sotterranea e il fondamento di tutta la sua infaticabile attività. 
Esprime così la sua adesione a questo dinamismo unificante della carità:

“Cercherò di impastarmi di carità di dentro e di fuori e di annichilirmi per la salute 
dei fratelli e per tirare all’amore di Dio e della Chiesa le anime e il popolo”2.

La fede popolare ha sempre visto don Orione come “il santo della carità”: egli volle 
che nell’attività sua e della sua opera la carità avesse il primato, come espressione 
sociale ed ecclesiale, distintiva, concretamente esercitata a conforto “dei poveri più 
poveri”, “dei rifiuti della società”. Egli si sentì chiamato da Dio ad avvicinare, sollevare, 
servire tutte le miserie umane, insegnava che “cattolico significa universale” e che la 
carità è cattolica, per tutti3. “La nostra carità non serra porte” [Paradiso III, vers. 43] 
ripeteva volentieri con le parole di Dante e, quindi, “non si domanda a chi viene se sia 
italiano o straniero, se abbia una fede o se abbia un nome, ma se abbia un dolore”4.

1. Don Orione tra i Santi Sociali del Piemonte tra ‘800 e ‘900
Divo Barsotti, parlando di spiritualità italiana moderna, rileva che «i più grandi centri di 

vita religiosa italiana nel secolo XIX sono Roma, il triangolo Verona, Bergamo, Brescia, e sto-
ricamente più noto è il filone piemontese che ha il suo epicentro in Torino» (Barsotti, 1971).

Nel Piemonte all’avanguardia della Rivoluzione Industriale Italiana, dove sorgono 
le prime grandi fabbriche e con esse le tensioni e i contrasti sociali, si accentuano le 
emarginazioni e si incrementano le povertà, si manifestano disadattamenti. In questo 
Piemonte ottocentesco nascono e fioriscono santi e congregazioni religiose in misura 
sorprendente e con una “mission” rivolta prevalentemente al sociale, spesso collegati 
da rapporti di reciproca influenza di insegnamenti e contenuti quasi sempre caratteriz-
zati sul piano spirituale, soprattutto, ma non solo, da una profonda ed esplicita fiducia 
nella Divina Provvidenza. Si tratta di un lungo elenco che comprende sacerdoti e laici, 
uomini e donne, suore e non, nobili e figli del popolo, ciascuno con il suo fine e il suo 
“carisma”; dai grandi santi come S. Giovanni Bosco (1815- 1888), S. Giuseppe Cafasso 
(1811-1860), prete dei condannati e dei “malandrini”, a S. Giuseppe Benedetto Cottolengo 
(1786 – 1842) fondatore della “Piccola Casa della Divina Provvidenza”, ove ogni miseria 
umana ha diritto di cittadinanza “perché tutti i poveri sono i nostri padroni”.

2. I Piccoli Cottolengo: fari di fede e di civiltà
Il programma di don Orione, “l’apostolo della carità”, e della Piccola Opera della 

Divina Provvidenza da lui fondata per “Instaurare omnia in Christo”, unendo il popolo 
alla Chiesa e al Papa, ha come “suo campo la carità”: «La causa di Dio e della sua Chiesa 
non si serve che con una grande carità di vita e di opere. Non penetreremo le coscien-
ze, non convertiremo la gioventù, non i popoli trarremo alla Chiesa, senza una grande 
carità e un vero sacrificio di noi […]. V’è una corruzione, nella società, spaventosa; v’è 
un’ignoranza di Dio spaventosa, v’è un materialismo, un odio spaventoso; solo la carità 
potrà ancora condurre a Dio i cuori e le popolazioni e salvarle».

2. Scritti, 50, 278. Lettera all’“illustre e caro Signor Conte” (Zileri dal Verme), Messina 2/3/1911.
3. Scritti, 102, 32.
4. Scritti, 61, 152; 69, 337c; 114, 285. Cfr. L. II, 223.



7P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Fin dalle origini, la Piccola Opera della Divina Provvidenza, come don Orione scriverà 
nel 1938 «si propone di attuare praticamente le Opere della misericordia a sollievo morale 
e materiale dei miseri». In questa ottica, tutte «le opere, le attività della Congregazione 
si sviluppano nelle opere di misericordia: opere di misericordia spirituali ed opere di 
misericordia corporali», con lo scopo di «seminare Cristo, la fede e la civiltà nei solchi 
più umili e bisognosi della umanità».

Le opere di carità, volute don Orione, devono essere “fari di fede” per la funzione 
evangelizzatrice della carità, niente come la carità ci introduce nell’esperienza di Dio: 
“La carità apre gli occhi della fede e riscalda i cuori d’amore verso Dio”5, “Solo la carità 
potrà ancora condurre a Dio i cuori”6 e contemporaneamente devono essere “fari di 
civiltà” perché diventa più umana una società che promuove la cura e il rispetto dei 
soggetti deboli: “L’aiuto alla vita debole è educazione alla civiltà dell’amore”7.

Tra le istituzioni di carità più originali e geniali realizzate dallo stesso don Orione abbia-
mo i “Piccolo Cottolengo”8, così denominati in onore a S. Giuseppe Benedetto Cottolengo 
fondatore della Piccola Casa della Divina Provvidenza di Torino. In questa città il giovane 
Luigi Orione visse nell’Oratorio di Valdocco dal 1886 al 1889 a stretto contatto con don 
Bosco; conobbe l’esperienza del Cottolengo e più in generale quella della santità torinese 
dell’Ottocento. Anche successivamente si recò presso la Piccola Casa per studiare i metodi 
del fondatore: sebbene don Orione nell’ambito della carità, avesse diversi modelli per sé 
e per la Congregazione, possiamo accertare che il modello del Cottolengo fu prevalente9.

Il primo Piccolo Cottolengo per poveri vecchi venne costituito nel 1915 ad Ameno 
presso Novara, in una villa donata dalla Contessa Teresa Agazzini. A questa prima espe-
rienza: lo sviluppo in dimensioni che assunsero col tempo carattere imponente avvenne 
a Genova con l’apertura del Piccolo Cottolengo Genovese il 19 marzo 1924 in un edificio 
avuto in affitto di via del Camoscio (Marassi). La casa di via del Camoscio presto si rivelò 
insufficiente e nel 1925 venne affiancata dal Conservatorio di San Gerolamo a Quarto 
dei Mille, ottenuto in affitto dal Comune, poi sostituito dalla stessa amministrazione 
con lo stabile municipale sito in via Bartolo Bosco in Portoria. L’edificio divenne subito 
la casa principale della costellazione orionina di Genova per la sua posizione centrale. 
A queste seguirono altre case, quella di Quezzi e quella di salita Angeli, donata da Tom-
maso Canepa. Il vero salto di qualità venne compiuto il 13 marzo 1933 con l’acquisto 
del vasto edificio di Paverano adibito a manicomio femminile, messo in vendita dalla 
Giunta Provinciale di Genova.

Sempre nel 1933 don Orione avvia il Piccolo Cottolengo di Milano, già dal 1931 aveva 
pensato concretamente di potersi stabilire a Milano visto che nel capoluogo lombardo non 

5. Scritti, 4, 280. Lettera del 19 marzo 1923 a don Giuseppe Adaglio a Rafat.
6.  L. I, p. 182. Lettera a don Pensa del 2 maggio 1920.
7.  Cfr. Benedetto XVI, Spe salvi, n. 38: «La misura dell’umanità si determina essenzialmente nel rapporto con la 
sofferenza e col sofferente. Questo vale per il singolo come per la società. Una società che non riesce ad accettare i 
sofferenti e non è capace di contribuire mediante la compassione a far sì che la sofferenza venga condivisa e portata 
anche interiormente è una società crudele e disumana».
8. Don Sparpaglione, primo biografo e contemporaneo di don Orione afferma: «La denominazione non deve trarre 
in inganno. Fu il popolo che incominciò a chiamare “Piccolo Cottolengo” le umili case di carità aperte da Don 
Orione: La cosa ci meravigliò non poco – scriveva egli in un foglietto di propaganda – ma poi in un certo modo ci 
fece anche piacere, perché ci avvicinava, direi, di più al caro santo, mentre tale denominazione meglio esprimeva lo 
spirito e la natura dell’opera e veniva anche a differenziarla». San Luigi Orione, op. cit. p. 185.
9.  Sulla relazione storica e spirituale tra i due santi vedi: Kędziora e Fusi 2012.



8 P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

esistevano istituzioni simili alle sue case di carità, in tale anno ottenne dall’arcivescovo 
Schuster l’assenso ad aprire un suo Piccolo Cottolengo. Dopo l’acquisto al Restocco del 
convento delle Carmelitane, il 4 novembre 1933, con la benedizione del card. Schuster 
si inaugurò la nuova casa di carità.

Don Orione partì per il secondo viaggio nell’America Meridionale nel settembre 1934. 
Giunto in Argentina da quattro mesi, nel febbraio 1935 la nobildonna Carolina Pombo de 
Barillari gli fece dono di una tenuta di 21 ettari con villa e case coloniche a Claypole (25 
Km da Buenos Aires). Egli ritenne che fosse la sede idonea per dar vita al Piccolo Cotto-
lengo Argentino. La posa della prima pietra avvenne già il 28 aprile 1935 alla presenza 
del Capo dello Stato argentino. Ma già il 2 luglio 1935 era sorto ad Avellaneda, città che 
aveva allora oltre centomila abitanti, un secondo Piccolo Cottolengo, di dimensioni più 
modeste. Nel 1936, don Orione compiva un breve viaggio in Cile: il 30 gennaio era a 
Santiago, dove poneva le premesse per l’apertura del Piccolo Cottolengo Cileno, avvenuta 
nel maggio dello stesso anno.

Il 24 agosto 1937 don Orione rientra in Italia e dedicherà gli ultimi anni della sua vita 
soprattutto ai Piccoli Cottolengo segnatamente a quello di Genova e a quello milanese, 
che riceveranno nuovo impulso. Mentre si afferma l’idea di dar vita al nuovo Piccolo 
Cottolengo Milanese, la prima pietra della nuova costruzione fu posata il 7 dicembre 
1938, festa di S. Ambrogio, il 1937 è l’anno in cui nasce anche quello polacco. Il Piccolo 
Cottolengo di Wloclawek ebbe inizio nel novembre 1937, venne nominato cappellano don 
Franciszek Drzewiecki (ora beato) e fu anche l’unico alla cui fondazione don Orione non 
partecipò direttamente. Il 28 aprile 1942 si ebbe la liquidazione del Piccolo Cottolengo 
invaso dalle truppe tedesche, i 70 ospiti, per lo più donne, vennero caricate su camion, 
dove vennero eliminate col gas.

Don Orione volle qualificare queste opere con il nome anche della città in cui era-
no sorte: con quell’aggettivo intendeva esprimere l’appartenenza e la destinazione 
dell’istituzione, la città e la società civile. Il Piccolo Cottolengo non deve essere inteso 
come un’opera privata gestita da don Orione e dalla sua Congregazione ma la titolarità 
dell’opera è della città e della società che deve pensare ai suoi cittadini più svantag-
giati. Per questo è genovese, milanese, argentino, cileno, polacco, tortonese... Voleva 
che la città e la gente sperimentasse la responsabilità di provvedere ai propri cittadini 
più bisognosi, malati, anziani, più poveri, voleva che fosse un’opera nella città e della 
città oltre che della chiesa locale.

Il Piccolo Cottolengo, così inteso, non solo è un’opera efficace di carità cristiana 
verso chi accoglie, insieme, contribuisce all’evoluzione civile della città, divenendo faro 
di fede e di civiltà.

In un’epoca di secolarismo e di fede debole, in un’epoca di nichilismo e di pensiero 
debole, anche la vita sociale è resa debole, “il servizio alla vita debole e fragile” mediante 
le istituzioni e le opere di carità sono un autentico ricostituente civile perché consolida-
no quei valori umanizzanti. Chi conosce don Orione, la sua ampia visione, il suo senso 
del popolo e della società, sa che intendeva le opere di carità come uno strumento più 
che uno scopo. Le concepiva come “lievito”, “sale” nella società, opere che rivelano 
la Provvidenza di Dio e fanno lievitare di umanità il vivere civile, i costumi, la cultura.

Un’opera di carità non è da don Orione concepita e modellata solo in funzione dei 
suoi ospiti, ma guardano alla città: «Il Piccolo Cottolengo di Genova - annunciava - di-
venterà la cittadella spirituale di Genova. Altro che la lanterna che sta sullo scoglio! Il 



9P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Piccolo Cottolengo sarà un faro gigantesco che spanderà la sua luce e il suo calore di 
carità spirituale anche oltre Genova e oltre l’Italia». 

Ma questo sarà possibile se al Piccolo Cottolengo, come ogni altra opera di carità 
al servizio della vita debole avrà al suo interno luce, cioè qualità di vita, fede, amore 
fraterno, vita bella, ma anche se avrà dinamiche di relazione con la città, con istituzioni, 
con persone che costituiscono il tessuto civile di cui l’opera è parte e a cui in ultimo è 
destinata. Essa deve saper raccontare l’esperienza di vita nuova e di nuova civiltà che 
si realizza quando i più deboli sono posti al centro del servizio e dell’amore, divenen-
do - faro di civiltà - per dirla con don Orione, realizzando il suo scopo di “ricostituente 
sociale”, della nostra società10.

Riporto anche un prezioso giudizio di Ignazio Silone:

C’è un pericolo nel cattolicesimo caritativo. Quando le opere di carità diventano 
imponenti finiscono inevitabilmente per aver bisogno dell’appoggio dello Stato. È qui 
la radice di quell’opportunismo imprenditoriale che spesso corrompe le istituzioni cat-
toliche e le allontana dagli autentici valori cristiani. Ma di don Orione devo dire che la 
cura delle opere da lui fondate non lo assorbì mai totalmente al punto di fargli perder 
di vista l’essenziale. Don Orione per quello che io ricordo era un vero rivoluzionario, un 
uomo di un’audacia difficile a trovarsi nel clero (Magister, 1974).

3. Il genio della modernità creativa: alla testa dei tempi e dei popoli
Una carità intelligente va esercitata con i migliori e più moderni metodi e mezzi. Don 

Orione non esitò a fare scelte coraggiose nel campo educativo, assistenziale, dei mezzi 
di comunicazione sociale, convinto che «In tutto ciò che è progresso non dobbiamo 
essere secondi a nessuno; quindi, dobbiamo imparare tutto quello che può renderci 
utili a tutti e in tutti i modi. Dobbiamo portare una nuova ondata di vita nella società». 
Questa creatività e capacità di essere all’avanguardia aveva un solo limite, quello di 
non allontanarsi mai dalla verità cristiana: «In tutto che non tocca la dottrina cristiana 
e della Chiesa, dobbiamo andare e camminare alla testa dei tempi e dei popoli».

I tempi in cui si formò ed operò don Orione contengono una dinamica di movimento 
assai marcata nel settore culturale, politico e sociale. Il cambiamento era certamente 
più laborioso e meno veloce di quello contemporaneo ma si smuovevano posizioni 
secolari, ritenute assolute e inamovibili. Gli ultimi anni dell’‘800 e quelli di inizio ‘900 
sono segnati dalle scoperte scientifiche, incontrandosi o scontrandosi con la tradizione 
religiosa del passato, creano il «grande problema cristiano di come conciliare fede e 
cultura» e, in un certo senso spiegano poi “il fenomeno del modernismo”, il procedere 
del razionalismo, la laicizzazione della scienza. Contemporaneamente, l’‘800 è anche 

10. I Vescovi italiani nei loro “Orientamenti pastorali per gli anni ’90 dal titolo Evangelizzazione della carità 
scrivono: «La ‘nuova evangelizzazione’, a cui Giovanni Paolo II chiama con insistenza la Chiesa, consiste anzitutto 
nell’accompagnare chi viene toccato dalla testimonianza dell’amore a percorrere l’itinerario che conduce, 
non arbitrariamente ma per logica interna dello stesso amore cristiano, alla confessione esplicita della fede e 
all’appartenenza piena alla Chiesa. Per sottolineare questo profondo legame tra evangelizzazione e carità abbiamo 
scelto, quasi filo conduttore della nostra riflessione, l’espressione ‘vangelo della carità’. Vangelo ricorda la parola che 
annuncia, racconta, spiega e insegna. All’uomo non basta essere amato, né amare. Ha bisogno di sapere e di capire: 
l’uomo ha bisogno di verità. E carità ricorda che il centro del vangelo, la ‘lieta notizia’, è l’amore di Dio per l’uomo e, in 
risposta, l’amore dell’uomo per i fratelli (cf 1 Gv 3, 16; 4, 19-21). E ricorda - di conseguenza - che l’evangelizzazione 
deve passare in modo privilegiato attraverso la via della carità reciproca, del dono e del servizio» (n. 10).



10 P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

il secolo delle “grandi rivoluzioni industriali”, “la civiltà delle macchine”, che creano 
una società operaia ben presto sfruttata con il conseguente pauperismo con un buon 
gioco di forze estremiste contrarie alla fede. Gli atteggiamenti della cultura che crea 
l’età moderna non sono cristiani, già Papa Leone XIII in una Enciclica del 15 settembre 
1890, rivolta “Agli Italiani sulla guerra che si fa alla Chiesa” aveva additato “il grave 
pericolo che correva l’Italia di perdere la fede”. La massoneria agiva in profondità non 
solo attaccando la Chiesa, o monopolizzando la vita politica ma determinando anche 
la cultura e la scuola.

In questo contesto storico, don Orione diede “forma” anche all’attività della sua Con-
gregazione: «Non si potrà far tutto in un giorno, ma non bisogna morire né in casa, né 
in sacrestia: fuori di sacrestia! Non perdere d’occhio mai la Chiesa, né la sacrestia, anzi 
il cuore deve essere là, la vita là, là dove è l’Ostia; ma, con le debite cautele, bisogna 
che vi buttiate ad un lavoro che non sia più solo il lavoro che fate in chiesa».

Nel clima di disorientamento culturale, politico e sociale a cavallo dei due secoli, don 
Orione aveva chiara coscienza, più di altri fondatori del mutamento ormai avviato nella 
società come evidenziato in molti suoi scritti. Marcocchi (1982) afferma:

Don Orione si riallacciò alla tradizione ottocentesca di don Bosco e del Cottolengo, 
ma con più acuta sensibilità di don Bosco e del Cottolengo percepì le trasformazioni di 
una società che si andava industrializzando, valutò le conseguenze di questi processi 
sul piano sociale e morale, intuì il ruolo decisivo della classe operaia e le sue esigenze.

Un articolo a firma di don Orione, pubblicato nel marzo del 1934 sul mensile “La 
Piccola Opera della Divina Provvidenza”, spiega con chiarezza il suo pensiero sulla 
necessità di essere aperti alla modernità, cogliendone tutte le potenzialità per portare 
Gesù e il suo messaggio alla società:

Via i timori e non esitiamo; muoviamo alla loro conquista con ardente intenso spirito 
di apostolato, di sana e intelligente moder- nità. Gettiamoci alle nuove forme, ai nuovi 
metodi di azione reli- giosa e sociale, sotto la guida dei vescovi, con la fede ferma, ma 
con criteri e spirito largo. Niente spirito triste, niente spirto chiuso, sempre a cuore 
aperto, in spirto di umiltà, di bontà, di letizia.

Conserviamo anche il discorso di don Orione, del 27 agosto 1937, appena tornato 
dall’America Latina che indica pienamente la sua visione e il suo progetto:

Noi siamo per i poveri, per i più poveri e ve lo dico dopo che sono tornato dall’America. 
Quando si va in America e si torna dall’America si americanizza – si allargano le idee – ma 
su questo punto sono divenuto più rigido. Il popolo è abbandonato, l’avvenire – ricordate 
– è del popolo, è della classe proletaria… se non daremo ai poveri, ai più poveri, saremo 
tagliati fuori. E la Congregazione è per i poveri, solo per i poveri più poveri. Dico questo 
ed insisto per tracciare il solco, e non è la prima volta. Se no, succederà che si farà il 
deserto attorno alla Chiesa. La Chiesa ha sempre curato i poveri ed il popolo crede che 
la Chiesa sia una matrigna. La società si orienta in senso popolare. Sono gli obreros che 
bisogna avere nelle mani, gli operai… È dei figli degli operai che dobbiamo curarci, dei 
poveri, degli abbandonati. La Congregazione è per questa gente e solamente per questa.

Don Orione ci ricorda che «per poter tirare e portare i popoli e la gio-ventù alla Chiesa 



11P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

e a Cristo bisogna camminare alla testa dei tempi», senza “fossilizzarci sulle forme”, 
se queste “forme diventano o sono diventate antiquate e fuori uso”, ma è necessario 
utilizzare metodi e mezzi per una maggiore efficacia apostolica e carità evangelizzatrice.

I tempi corrono velocemente e sono alquanto cambiati, e noi in tutto che non tocca 
la dottrina, la vita cristiana e della Chiesa, dobbiamo andare e camminare alla testa dei 
tempi e dei popoli, e non alla coda, e non farci trascinare. Per poter tirare e portare i 
popoli e la gioventù alla Chiesa e a Cristo bisogna camminare alla testa. Allora toglieremo 
l’abisso che si va facendo tra il popolo e Dio, tra il popolo e la Chiesa11.

San Luigi Orione ha avuto sempre vivo il senso del cambiamento, la percezione delle 
diversità, la necessità di duttilità ai tempi, ai luoghi e alla cultura. Una delle caratteristiche 
sue tipiche è la modernità, intesa non tanto come modello socioculturale, quanto piuttosto 
come atteggiamento spirituale e operativo da lui espresso come un “camminare alla testa 
dei tempi e di popoli” motivato dalla finalità apostolica del “togliere l’abisso che si va facen-
do tra Dio e il popolo”. La formula “fedeltà creativa” particolarmente cara al Papa Giovanni 
Paolo II, ben si addice all’atteggiamento di “modernità” vissuto e trasmesso da don Orione.

Don Orione ha gli occhi e il cuore aperti sulle realtà e sulle miserie dei fratelli e sulla 
missione affidatagli da Dio. Egli invita anche noi a guardare la realtà per trasformarla 
nella carità, vivere la verità e la giustizia nella carità, facendo sì «che le lettere, la 
scienza, la virtù…tornino ad apparire quelle indissolubili sorelle che troppi si adoperano 
stoltamente a separare». In questo modo la carità si realizza non come palliativo assi-
stenziale, ma come promozione di giustizia, di dignità e di salvezza integrale dell’uomo 
e della società. Indica che la Piccola Opera è chiamata a vivere «uno spirito più vivo e 
più grande di fraterna carità tra gli uomini, rivolto ad elevare, religiosamente e social-
mente le classi dei lavoratori, a salvare i diseredati da ideologie fatali, ad edificare ed 
unificare i popoli in Cristo».

Con questo atteggiamento don Orione affrontò alcuni problemi sociali cruciali del suo 
tempo: la giustizia nel mondo operaio è presente nel famoso “proclama alle mondine” 
vero appello alla giustizia sociale. Egli scende in campo in loro difesa per rivendicare 
una giustizia sociale calpestata dalla classe padronale:

Proletariato della risaia, in piedi! Un orizzonte nuovo si schiude, una coscienza sociale 
nuova si va elaborando alla luce di quella civiltà cristiana, progressiva sempre, che è 
fiore di Vangelo. Lavoratori e lavoratrici della risaia, nel nome di Cristo, che è nato po-
vero, vissuto povero, morto povero: che tra poveri visse, che lavorò come voi, amando i 
poveri e quelli che lavoravano: nel nome di Cristo, è suonata l’ora della vostra riscossa.

Il vostro lavoro deve essere adatto e limitato alle vostre forze e al vostro sesso: 
la vostra paga dev’essere proporzionata ai vostri sudori e al vostro bisogno: le vostre 
condizioni devono essere meno disagiate, più umane, più cristiane. […] Per le vostre 
rivendicazioni, per l’intima giustizia della vostra santa causa, non ci daremo pace. No! 
Non daremo pace né giorno né notte agli sfruttatori della povera gente. […]

Ogni catena che toglie la libertà di figli di Dio, si deve spezzare. Ogni schiavitù si deve 
abolire: ogni servaggio deve finire, e finire per sempre. Ogni sfruttamento di uomo su uomo 
dev’essere sop- presso, nel nome di Cristo. […] Proletariato della risaia, in piedi e avanti!12

11. Scritti, 79, 300.
12. Scritti, 81, 69-71.



12 P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Tornato in Italia dopo tre anni di permanenza in America Latina, nell’aprile del 1938 
don Orione stende il ritratto della Piccola Opera della Divina Provvidenza. È un testo 
significativo, appare la prima volta in un numero unico del Piccolo Cottolengo Milanese, 
edito per commemorare il 5° anniversario di inaugurazione del grande co plesso carita-
tivo (4 novembre 1933) ed aveva lo scopo di illustrare i fini e la fisionomia della Piccola 
Opera: «è una Congregazione umile ma moderna nei suoi uomini e nei suoi metodi». 
Essa si “adatta ai diversi bisogni”, “assume forme e metodi diversi, crea e alimenta 
una diversità di istituzioni”. La Congregazione è qui presentata con una gamma molto 
vasta di attività apostoliche, perché il Fondatore ha saputo leggere i segni dei tempi e 
le esigenze dei luoghi, offrendo risposte appropriate e diversificate.

È una Congregazione religiosa umile, moderna nei suoi uomini e nei suoi metodi, 
consacrata interamente e solo per il bene del popolo e dei figli del popolo, affidata alla 
Divina Provvidenza. Nata per i poveri, per raggiungere i suoi obiettivi, trova la sua casa 
nei centri popolari e, preferibilmente, nei quartieri e nelle periferie più povere, ai margini 
delle grandi città industriali, e vive, piccola e povera, tra i piccoli e i poveri, fraternizzando 
con gli umili operai, confortata dalla benedizione della Chiesa, per il valido sostegno 
delle autorità e di tutti coloro che sono aperti ai tempi nuovo e hanno un cuore grande 
e generoso. Lei va alla gente, più che con la parola, con l’esempio e l’olocausto di una 
vita sacrificata giorno e notte con Cristo per l’amore e la salvezza dei fratelli.

Pur vivendo in un’unica fede, pur avendo un solo cuore e unità di governo, svolge 
molteplici attività, secondo diversi bisogni degli uomini, ai quali va incontro, adattandosi 
mediante la carità di Cristo, ai diversi bisogni etnici delle nazioni […]. Assume forme e 
metodi diversi, crea e alimenta una diversità di istituzioni, utilizzando, nel suo aposto-
lato, tutte le esperienze e le proposte dalle autorità locali […]. Suo campo è la carità, ma 
nulla esclude dalla verità e dalla giustizia, ma verità e giustizia nella carità13.

Nel complesso e contrastato andamento dell’azione cristiana sociale italiana, nel 
clima di disorientamento culturale, politico e sociale a cavallo dei due secoli don Orione 
non poteva evidentemente ancora avvertire con lucidità storica i problemi di massa e 
immaginare i capovolgimenti sociali che ne sarebbero derivati ma avvertì il crescente 
disagio sociale che precludeva a un trapasso storico epocale. 

L’originalità del programma di don Orione consiste nell’aver man- tenuto un costante 
contatto con la realtà sociale ed umana del suo tempo dando concrete risposte ai bisogni 
con una grande vastità di opere, un’altra caratteristica della sua spiritualità che evidenzia 
la dimensione sociale della carità fu la modernità dei mezzi e delle tecniche che Egli ha 
ricercato per garantire accoglienza, aiuto e promozione agli emarginati; in altre parole, 
egli cercò sempre di essere ed operare alla “testa dei tempi”. Va ricordato che don Orione 
seppe unire, ad una carità di primo soccorso, una «carità illuminata che nulla rigetta di ciò 
che è scienza, di ciò che è progresso, di ciò che è libertà, di ciò che è bello, che è grande 
e che segnò l’elevazione delle umane generazioni». Coniò l’espressione scienza caritativa 
per dire la compenetrazione nei contenuti e nelle finalità tra scienza e carità.

In don Orione l’espressione “alla testa dei tempi” unisce contemporaneamente mo-
dernità, scienza, funzionalità delle opere, urgenza verso le nuove povertà e apertura, 
di mente e di cuore, verso tutti coloro che bussano alle sue opere.

13.  “La Piccola Opera della Divina Provvidenza”, luglio 1938, p. 1.



13P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Conclusione
L’arco della vita di don Orione, che si protrasse per sessantotto anni, attraversò 

uno dei periodi più travagliati, ma anche più ricchi e creativi, di tutta la storia italiana 
e cristiana. Nasce nel 1872, due anni dopo il completamento dell’unificazione d’Italia, 
a ragione Divo Barsotti dice «Bisogna rendersi conto che don Orione è il primo santo 
italiano, il primo santo dopo l’unità d’Italia». Muore nel marzo del 1940, tre mesi prima 
dell’entrata dell’Italia nella Seconda guerra mondiale.

In questo tempo di storia Egli ha saputo essere un geniale protagonista. La vita e 
l’attività di don Orione meritano in pieno la qualifica di “complessa” nel suo più ampio 
significato a causa delle mille vicissitudini incontrate nella sua esistenza e la moltitudine 
di persone con cui venne a contatto. Il suo dinamismo interiore, che lo rese infaticabile e 
geniale artefice di tante relazioni e di tante opere, era mosso dal- la “gloria di Dio”, dal 
“bene delle anime “e dalla “dignità dell’uomo”. Egli fu una delle personalità più grandi 
ed incisive del secolo XX per le sue forti esperienze, per i suoi solidi valori, per le sue 
significative relazioni. Egli si interessò di persone, di situazioni e di molti problemi vitali, 
sociali e religiosi, sempre in vista del bene delle persone privilegiando quelle categorie 
più povere sull’esempio di Gesù.

Papa Giovanni Paolo II nell’omelia della beatificazione affermò:

È impossibile sintetizzare in poche frasi la vita avventurosa e tal- volta drammatica 
di colui che si definì umilmente e sagacemente, «il facchino di Dio». Però possiamo 
dire che egli fu certamente una delle personalità più eminenti del secolo XX per la sua 
fede cristiana apertamente professata e per la sua carità eroicamente vis- suta. Egli si è 
lasciato solo e sempre condurre dalla logica serrata dell’amore! Amore immenso e totale 
a Dio, a Cristo, a Maria, alla Chiesa, al Papa, e amore ugualmente assoluto all’uomo, a 
tutto l’uomo, anima e corpo, e a tutti gli uomini, piccoli e grandi, ricchi e poveri, umili 
e sapienti, santi e peccatori, con particolare bontà e tenerezza verso i sofferenti, gli 
emarginati e disperati.

Don Orione è un santo sacerdote, un santo della carità ma anche un santo molto 
intelligente. Il duca Tommaso Gallarati Scotti (1955) testimonia:

L’uomo aveva una straordinaria intelligenza […] C’era in lui una specie di originalità: 
l’originalità che è della santità come del ge- nio letterario e artistico (un artista, un 
grande creatore, è sempre originale): un’originalità che poteva turbare, ma che in fondo 
si riassumeva in una specie di riconciliazione. Don Orione riusciva a penetrare nel cuore 
e nella mente degli altri e capiva tutto.

Ciò significa anche una disponibilità non comune della mente a comprendere: da qui, 
coessenziale alla sua eroica carità, si comprende la sua fitta rete di rapporti concreti e 
rispettosi con tante persone, rapporti né di superiorità né di inferiorità, ma di fraternità 
e di paternità verso l’altro, verso una sintesi superiore di intelligenza e di amore, ossia 
quell’intellectus charitatis che è il segreto della sua genialità, o come afferma Tommaso 
Gallarati Scotti “suo genio fu l’amore” (ibidem).



14 P. Clerici, San Luigi Orione e le opere come impresa carismatica - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Bibliografia

Barsotti, D. (1971). Magistero di Santi, Saggi per una storia della spiritualità 
italiana dell’Ottocento. Roma: AVE.

Gallarati Scotti, T. (1955). Suo genio fu l’amore. Corriere della sera, 20/11/1955, 
p. 2.

Kędziora, M. A. e Fusi, A. (2012). San Giuseppe Benedetto Cottolengo e san 
Luigi Orione: due cuori senza confini, Messaggi, 44, 2, n.138, 5-40.

Magister, S. (1974). Intervista con Ignazio Silone. Sette giorni, 27/01/1974, n. 343.

Marcocchi, M. (1982). Orione Luigi. In: Dizionario storico del Movimento 
cattolico in Italia (1860-1980), II I protagonisti, Casale Monferrato: Marietti, 
pp. 433-435.



15M. Folador, “Fare impresa”: lavoro, comunità e spiritualità nella visione benedettina - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

di Massimo Folador – Fondatore e CEO Askesis Società Benefit (Varese)

“fare impresa”:
lavoro, comunità e 
spiritualità nella 
visione benedettina

Abstract
L’articolo propone una rilettura della Regola di San Benedetto come risorsa per 

pensare oggi il lavoro e l’impresa in chiave spirituale e comunitaria. Attraverso i valori 
del silenzio e dell’ascolto, dell’umiltà, dell’obbedienza come discernimento, e la figu-
ra dell’abate come guida paterna, il testo mostra come il modello benedettino possa 
ispirare organizzazioni capaci di generare bene comune. L’impresa appare così come 
luogo “sacro”, dove relazioni, responsabilità condivisa e cura della persona diventano 
elementi essenziali della qualità di vita.

Non è mai stato semplice ricondurre i vari “carismi” che arricchiscono e rendono 
identitaria la galassia delle opere che hanno origine nel mondo cattolico all’interno 
dell’unica Fede. I segni che queste opere hanno lasciato nei secoli sono così diversi 
e, nel contempo, particolari e identitari che spesso è persino difficile recuperare quel 
“filo rosso” che lega il “fare impresa” inteso come una delle maggiori e più significa-
tive espressioni dell’agire umano. A partire dal concetto stesso di “impresa”, che per 
il mondo del lavoro significa prioritariamente un sistema predisposto a creare uno 
sviluppo facilmente ravvisabile nella dimensione economica mentre, nella vita privata 
in genere, può raffigurare qualunque attività abbia avuto un “peso” positivo nella vita 
di una persona, abbia lasciato traccia e contribuito a creare futuro.

Da qui forse una prima riflessione che permetterebbe a tante imprese cattoliche, e 
non solo, così come a tanti volontari di guardare a testa alta e con orgoglio i risultati 
del loro agire senza doversi nascondere sotto l’egida della dimensione “non profit” o, 
al contrario, dovendo edulcorare con mille iniziative una sana tensione al profitto. Ver-
rebbe da dire che ogniqualvolta siamo di fronte a delle persone, raccolte in una realtà 



16 M. Folador, “Fare impresa”: lavoro, comunità e spiritualità nella visione benedettina - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

produttiva, capaci di generare assieme del valore, siamo di fronte ad un’attività che 
potremmo definire “sacra”, perché in grado di ispirare e generare “bene comune” e, di 
conseguenza, di lasciare un segno tangibile nella storia. A essere “evangelo” nel senso 
più ampio e grande del termine.

Nel provare a tratteggiare questo modo, sacro e laico assieme, di guardare alle im-
prese “profit o non profit” provo a farmi aiutare dalla lunga esperienza vissuta accanto 
ad alcune comunità monastiche benedettine e, nel contempo, al lungo studio fatto sulla 
Regola di san Benedetto e gli effetti che il suo utilizzo in migliaia e migliaia di monasteri 
e abbazie sparse in tutta Europa ha generato nei secoli.

Quali sono le caratteristiche principali che hanno reso possibile lo sviluppo culturale, 
spirituale ma anche economico che ha preso il via dalle abbazie benedettine già a partire 
dal primo millennio e si è poi sviluppato in tutta Europa? Quali valori, quali elementi 
identitari, quali competenze, quali sensibilità possiamo recuperare ancora oggi?

Il primo tratto riguarda sicuramente già il concetto stesso di lavoro e un capitolo 48, 
intitolato: “Gli artigiani del monastero”. Scrive san Benedetto: «L’ozio è nemico dell’anima. 
E se la necessità del luogo o la povertà li costringe a badare essi stessi ai raccolti, non 
se ne contristino perché sono veri monaci appunto quando vivono col lavoro delle loro 
mani…». La parola monaco deriva dalla parola “monos” che sta a significare colui che sta 
da solo ma anche colui che è unico, che sa abitare nella sua unicità. Una persona che 
tende a cogliere l’essenza di sé e delle cose, la verità di fondo. In questo il messaggio 
di San Benedetto è chiaro: non è possibile per l’uomo trovare la sua completezza se non 
scoprendo tutte le sue dimensioni costitutive tra cui, fondamentale, quella lavorativa. 
Il lavoro redime l’uomo, lo rende capace di dare il suo apporto unico e insostituibile al 
creato. Da Benedetto in poi questa dimensione assume una “sacralità” che non aveva 
mai avuto prima e diventa un tratto fondamentale della cultura italiana e occidentale. 
Al punto che la nostra stessa Costituzione ne sancisce l’importanza assoluta.

Ma Benedetto è considerato anche il fondatore del cosiddetto “Monachesimo ceno-
bita”. Da persona che conosce bene la profondità dell’animo umano sa che alla persona 
serve il supporto e l’apporto di una comunità. Di qui un’altra frase famosa contenuta 
nel primo capitolo: «L’officina dove compiere diligentemente tutte queste cose, sono 
le mura del monastero e la stabilità di una famiglia monastica». Sin dal primo capitolo 
della Regola, San Benedetto tiene a precisare in maniera autorevole quello che ritiene 
sia uno dei suoi obiettivi principali: la creazione di una comunità. Il cenobitismo, che è 
al centro dell’esperienza benedettina, altro non è che la consapevolezza della forza che 
può esercitare sulla persona una comunità ben organizzata e affiatata. Una comunità 
che, da una parte, riesca a rafforzare la persona, specie nei momenti di difficoltà e, 
dall’altra, sia rafforzata dalla persona stessa. Nell’esperienza benedettina questo è un 
legame fondamentale e il cuore dello sviluppo dell’intero movimento. Una comunità, 
precisa Benedetto, che è famiglia, luogo di unione, di rispetto, di crescita comune. E il 
cui capo, l’abate, è considerato da tutti il padre, la guida.

Ma perché questa “comunità/famiglia” possa essere tale e divenire il luogo prediletto 
per la crescita delle persone serve che a guidarla ci sia una persona in grado di fare ciò 
e di dare compimento al progetto che il santo di Norcia ha in mente: l’abate. L’ abate 
è l’unica figura a cui San Benedetto dedica due capitoli, il 2 e il 64, capitoli scritti in 
momenti diversi della sua vita quasi a voler dare ancora più forza ad una figura così 



17M. Folador, “Fare impresa”: lavoro, comunità e spiritualità nella visione benedettina - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

importante. La parola abate deriva dall’aramaico “abbas”, padre e sta proprio a significare 
che la persona, il capo che ha in mente Benedetto, non è un capo despota, che fa un 
uso improprio della sua autorità, ma un padre di famiglia, una persona che deve trattare 
i suoi monaci come figli. Di qui una serie di considerazioni e atteggiamenti importantis-
simi, non ultima quella virtù spesso esaltata dalla Regola che è la moderazione, ovvero 
la capacità di trovare i tempi e i modi giusti per compiere un’azione, tanto più quando 
questa riguarda la relazione con gli altri. E di qui la frase che segue, posta alla fine 
della Regola, che esplicita chiaramente i tratti peculiari di questa figura determinante: 
«…e si sforzi di essere amato più che temuto. Non sia turbolento né inquieto, non sia 
violento né ostinato, non invidioso né eccessivamente sospettoso, altrimenti non avrà 
mai pace. Nei suoi stessi comandi sia previdente e assennato e, in ciò che impone nello 
spirituale o nel temporale, agisca con saggezza e misura».

È interessante notare quali aspetti San Benedetto tende ad approfondire quando 
parla alle figure leader della sua comunità: l’abate, il cellerario, il priore. Egli raramente 
dice loro che cosa fare concretamente, semmai si sofferma a lungo sul come fare le 
cose, sullo stile, sulle qualità che devono essere espresse attraverso le azioni. Di qui 
l’attenzione alla saggezza, alla misura, all’assennatezza e di qui soprattutto l’indicazione 
cardine «sia più amato che temuto». Il capo è per la comunità un padre, sia che abbia 
responsabilità su poco che su molto e, come ogni buon padre di famiglia, deve sapere 
guidare con comprensione ed affetto. Il timore produce, forse, risultati nel breve, ma 
nel lungo termine genera rancore, diffidenza, odio. Non è con il timore ma bensì con la 
premura che si possono guidare nel tempo le persone. 

L’abate deve avere ben chiaro che le persone che lui dovrà guidare hanno carismi e 
caratteri diversi e che in questa diversità sta la loro ricchezza. La guida delle persone 
passa attraverso questo e su questa leva fonda i suoi punti di forza. Non solo, tuttavia, 
aspetti legati alle competenze, tutto sommato semplici da comprendere ma soprattutto 
legati al carattere. Nell’antichità con il termine anima si intendeva proprio ciò. Il modo 
di essere e di pensare della persona, ciò che la connota più nel profondo. È all’anima 
che il capo deve parlare se vuole ottenere rapporti forti e chiari. Ed è con la propria 
anima e quella altrui che le persone che vivono in azienda, chiunque siano, devono 
fare i conti per creare un ambiente ricco e stimolante. 

Ma c’è una frase che più di tutte, a mio avviso, indica la modernità di questo ap-
proccio ed è quella contenuta nel capitolo 3 della Regola, dove Benedetto affronta il 
tema della comunicazione e della condivisione, una modalità ancora poco utilizzata nelle 
nostre imprese oggi. E scrive: «Ogni volta che in monastero si devono trattare cose di 
importanza, l’abate raduni tutta la comunità ed esponga egli stesso di che si tratta. E 
udito il parere dei fratelli, consideri dentro di sé la cosa e faccia quel che gli sembrerà 
più utile. Abbiamo detto di chiamare tutti a consiglio, perché spesso è proprio al più 
giovane che il Signore rivela la soluzione migliore». Le decisioni importanti, proprio 
perché tali, vanno prese con chiarezza e grazie all’apporto di tutti. Persino dell’ultimo 
arrivato, quello che sulla carta ha meno motivi per farlo, forse anche lui ha qualche 
cosa di buono e di utile da aggiungere. Un modo di fare oggi poco presente nei luoghi di 
lavoro, persino in quelli che si ispirano alla matrice cristiana in economia, dove spesso 
vi è chi decide e chi esegue. Ciò non significa che la decisione è di gruppo, vi è sempre 
qualcuno, l’abate, che decide, che tira le fila. Ma la decisione è resa ricca dal gruppo, 
matura nel gruppo e forse proprio grazie a ciò diventa più decisa e partecipata.



18 M. Folador, “Fare impresa”: lavoro, comunità e spiritualità nella visione benedettina - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Ma l’obiettivo dell’abate non è rendere “partecipativa” la guida della comunità 
quanto realizzare, attraverso mille competenze e sensibilità, la comunità. Ecco allora il 
capitolo dedicato ai cosiddetti “Scomunicati”, coloro che con le loro azioni mettono a 
repentaglio la bontà del lavoro di tutti. Benedetto chiede estrema attenzione a questa 
problematica ma alla fine nel capitolo 28 scrive: «Il fratello che già rimproverato più 
volte di qualche mancanza, e anche scomunicato, non si corregge, sia sottoposto ad 
una punizione più dura… Se poi nemmeno così guarisce, l’abate usi il ferro da taglio, 
perché una pecora infetta non propaghi a tutto il gregge il contagio». Non è l’unico 
caso in cui San Benedetto usa toni e contenuti accesi. Egli è uomo concreto e conosce 
nel profondo l’animo umano, conosce i suoi punti forza ma anche le sue debolezze. E 
soprattutto sa quanto sia difficile costruire una comunità coesa e in armonia. Nel far ciò, 
come è naturale, possono comparire i conflitti, le intemperanze, tutte quelle situazioni 
che hanno in sé il germe della polemica e del disaccordo. La scelta, ancora una volta, 
è decisa. L’equilibrio tra la persona e la comunità è delicatissimo e va costruito giorno 
dopo giorno e se qualcosa o qualcuno, su cui si sono tentate tutte le soluzioni, lede 
questo equilibrio, la scelta a favore della comunità è una scelta dovuta. Non può una 
singola persona mettere a repentaglio il bene comune. Altre forse sono le opportunità 
per quella persona, altre le strade e ciò va detto in maniera forte e decisa.  

Nella Regola vengono presi in considerazione non solo aspetti legati alla persona e 
alle relazioni interpersonali ma anche numerosi aspetti organizzativi – ruoli, processi, 
attività –, ma quello legato all’affidamento delle responsabilità è forse quello più rimar-
cato, perché essere “responsabili” significa letteralmente saper dare delle risposte giuste 
e adeguate alla “realizzazione” del progetto di costruzione della comunità e dell’edi-
ficazione spirituale e materiale dei monaci. Di qui la necessità di scegliere persone in 
grado di assumere queste responsabilità, di sostenerne i “pesi” e quindi di dimostrare 
nei fatti capacità e coerenza. 

Vale la pena però sostare per un attimo sui tre grandi valori su cui si incardina tutta 
la Regola, i quali potrebbero essere dei pilastri anche delle imprese che guardano alla 
dimensione sociale oltreché a quella economica, alla creazione di valore per le persone 
e la società oltreché per l’impresa stessa. 

Il primo, il silenzio e l’ascolto, è già presente nel prologo della Regola: «Ascolta, 
figlio, i precetti del maestro, porgi attento il tuo cuore, ricevi di buon animo i consigli 
di un padre che ti vuole bene e mettili risolutamente in pratica». La parola “ascolta” 
è la prima parola della Regola, a testimoniare la sua importanza non solo nella cultura 
monastica ma nell’intera cultura antica. È difatti anche la parola più usata nell’Antico 
Testamento dove sta a significare, così come nella sua accezione latina, “comprendere”, 
“farsi carico di”. Questo è il significato che San Benedetto attribuisce a questa parola 
e per questo motivo il silenzio, che è lo spazio e il tempo utile ad ascoltare, è uno dei 
tre grandi valori cardine del movimento benedettino. Non può esserci ascolto e com-
prensione tra le persone se non attraverso il silenzio, che non è solo silenzio fisico ma 
anche capacità di sospendere il giudizio, di tenere a freno il pregiudizio e tutta quella 
ridda di emozioni che spesso inficiano e rendono vuoto l’ascolto.

Il secondo grande valore a cui San Benedetto dedica un capitolo della Regola, il 
settimo per la precisione, è il valore dell’umiltà. Il termine deriva dalla parola latina 
“humus”, “terra”, a significare che essere umili significa andare alla radice delle cose, 
in profondità, nel tentativo di cercare ciò che sta a monte, la verità ultima. L’umiltà 



19M. Folador, “Fare impresa”: lavoro, comunità e spiritualità nella visione benedettina - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

connota tutt’oggi l’esperienza monastica ed è il valore che rende possibile l’ascolto e lo 
rende utile e concreto. Sarebbe impensabile e inutile dedicare tempo all’ascolto di ciò 
che mi sta attorno se poi non avessi l’umiltà di capire quanto di quello che ho compreso 
possa essere per me importante e fecondo. La persona umile allora sa di essere pieno 
di pregi e di aspetti buoni ma sa anche che c’è sempre qualcosa nel profondo di sé che 
merita attenzione e può diventare un aspetto su cui lavorare e crescere. 

L’ultimo dei tre è invece l’obbedienza e compare nel capitolo 5 da cui è bello estrarre 
questo incipit: «Ma perché questa obbedienza sia accetta a Dio e cara agli uomini, ciò 
che si ordina deve essere eseguito senza esitazione, senza ritardo, senza svogliatezza 
o mormorazione o espressioni di rifiuto… E dai discepoli sia prestata con buon animo 
perché Dio ama chi dona con allegrezza». È forse il valore più difficile da comprendere 
ai nostri giorni. Per noi spesso la parola obbedienza assume un connotato negativo e 
ostico ma la parola latina da cui deriva e a cui fa riferimento San Benedetto dice tutt’altro. 
“Ob-audire”, nell’accezione latina, significa ascoltare con attenzione, ovvero valutare con 
cura ciò che accade per poi compiere una scelta più consapevole e volontaria. Per questo 
motivo l’obbedienza assume un connotato positivo e per questo motivo San Benedetto 
parla di allegrezza, anche quando, e accade di sovente nelle comunità, l’obbedienza 
è dovuta a scelte meno condivise e consapevoli che però sappiamo sono orientate al 
bene comune e alla realizzazione nostra e di chi ci è attorno. Forse per questo il santo 
di Norcia non si limita a riflettere su questo valore cardine ma mette in guardia da un 
possibile rischio che spesso anima anche i nostri luoghi di lavoro: la mormorazione. 
Scrive nel capitolo 34: «Soprattutto poi non si manifesti per alcun motivo il male della 
mormorazione. Un comportamento che se qualcuno vi sarà colto sia sottoposto a severa 
punizione». Un atteggiamento nascosto e poco palpabile ma che spesso nelle comunità 
arreca danni irreparabili. Mormorazione che significa pettegolezzo, parole frivole ma 
soprattutto discredito, sospetto, mancanza di fiducia. Quanto tempo spesso si trascorre 
a parlare alle spalle, noi degli altri e gli altri di noi. E quanta rabbia, astio, paura que-
sto determina. San Benedetto cerca di troncare alla radice un così cattivo vezzo e lo fa 
applicando pene severe e dedicando a questo comportamento un capitolo intero. Un 
ammonimento, un consiglio di certo utile anche a noi oggi.

Molte altre potrebbero essere le riflessioni in grado di “illuminare” la gestione delle 
nostre realtà, comportamenti, valori, prassi che hanno supportato per secoli le migliaia 
di abbazie e monasteri presenti in tutta Europa. E qui torna la riflessione sui carismi: 
non esiste una “regola certa”, un modello a cui ispirarsi totalmente. Tentare di accostare 
e di dare senso oggi ad un modello organizzativo e culturale come quello benedetti-
no non è cosa semplice. Molte sono le differenze, anche se non sostanziali tra i vari 
carismi, diversi gli obiettivi. Serve però tenere presente che la dimensione spirituale è 
parte dell’uomo, parte profonda che lo determina da sempre e che serve dare spazio 
e vita a questa parte e valorizzarla nei modi che la quotidianità ci concede, tanto più 
nel lavoro. Un atteggiamento spirituale verso gli altri e le cose, che è rispetto e amore 
per l’altro, e la creazione, che è ricerca di pace e di unità, proprio come avveniva e 
avviene nei monasteri. Una scelta semplice e possibile, vicina e utile. E avere sempre 
presente che esiste semmai un modello che anche Benedetto cita alla fine della Regola, 
quasi a voler rimandare alle fonti a cui tutti dobbiamo abbeverarci e che fa riferimento 
al Vangelo e ai grandi Padri della Chiesa. È in quelle fonti che anche oggi, nel lavoro, 
possiamo trovare consigli e conforto, guida e ispirazione.





21M. E. Favotto, Efficacia ed efficienza: il giusto equilibrio 
per un’organizzazione sostenibile - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

di Maria Elettra Favotto - Consulente e formatore aziendale, Askesis Società Benefit (Varese)

efficacia ed efficienza:
il giusto equilibrio 
per un’organizzazione 
sostenibile

Abstract
L’articolo riassume e approfondisce i principali concetti presentati in occasione del 

Convegno Amministrativo di ottobre 2025, in un intervento dedicato ai temi dell’orga-
nizzazione e della gestione del cambiamento. Ispirato al volume Mastering Change di 
Ichak Adizes, l’articolo propone una lettura sistemica del cambiamento come fenomeno 
inevitabile, esplorando come le organizzazioni possano trovare sostenibilità, bilanciando 
prospettive diverse e sviluppando una leadership collettiva.

Tutto cambia
Tutto ciò che è vivo cambia. Non possiamo arrestare il cambiamento. Anche se non 

sempre ce ne accorgiamo, la realtà evolve continuamente. Le organizzazioni si adattano, 
più o meno velocemente, e con esse le persone e i team di lavoro. A cosa si adeguano? 
Ai mutamenti che avvengono “lì fuori”: nei clienti, nelle regole del mercato, nei vincoli 
di risorse, nei contesti socioeconomici, politici e tecnologici. Il cambiamento può mettere 
in difficoltà un’organizzazione, in particolare nella fase di transizione verso un nuovo 
equilibrio: quel momento intermedio in cui vecchio e nuovo coesistono, producendo 
inevitabilmente tensioni, incertezze e resistenze (Adizes, 2015). In questa zona di pas-
saggio, i riferimenti consolidati si indeboliscono mentre i nuovi assetti non sono ancora 
pienamente definiti e ciò può disorientare persone e gruppi. 

Sarebbe ingenuo, infatti, immaginare che tutti i membri dell’organizzazione affron-
tino il cambiamento con lo stesso entusiasmo o con la medesima disponibilità. Ogni 
individuo vi si rapporta in modo differente, in funzione del proprio ruolo e della per-
cezione di sicurezza o minaccia che il mutamento comporta. C’è chi preferisce che le 



22 M. E. Favotto, Efficacia ed efficienza: il giusto equilibrio 
per un’organizzazione sostenibile - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

trasformazioni avvengano in modo graduale e controllato e chi invece è naturalmente 
orientato all’innovazione e alla sperimentazione. Queste differenze di approccio, se non 
riconosciute, possono generare conflitti o rallentamenti.  

Il cambiamento, infatti, porta alla luce la diversità dei punti di vista che abitano 
il sistema: imparare a leggerlo e gestirlo consapevolmente consente di trasformare la 
tensione in apprendimento collettivo, di trovare compromessi e di orientare il futuro 
in modo condiviso.  

Diversità di prospettive: un paragone con gli studi sulle imprese di famiglia
Un primo elemento di diversità di prospettive può essere colto dagli studi di Tagiuri 

e Davis in merito alla struttura delle imprese familiari che, in alcuni aspetti, presentano 
delle analogie con le opere religiose. Tagiuri e Davis, come riportato da Marcolin (2022) 
e Zellweger (2017), descrivono l’impresa familiare come un sistema formato da tre sot-
tosistemi interconnessi: famiglia, proprietà e gestione. 

•	  “Famiglia”: comprende i membri legati da vincoli affettivi e valoriali.
•	  “Proprietà”: include i soggetti che detengono potere decisionale e partecipano 

	 alla governance.
•	  “Gestione”: coinvolge coloro che operano nell’impresa in virtù di competenze 

	 professionali e responsabilità operative.

Nelle imprese familiari le persone possono appartenere simultaneamente a più 
sottosistemi, combinando ruoli e prospettive differenti. Anche nelle opere religiose pos-
sono convivere dinamiche analoghe: vi sono membri che appartengono alla “famiglia”, 
luogo delle relazioni, dedicato alla cura dei suoi membri. Alcuni esercitano funzioni di 
guida e di governance, ovvero hanno “voce in capitolo” nelle decisioni strategiche. Vi 
sono persone infine che hanno un ruolo nella gestione operativa delle attività e dei 
servizi. Ogni membro del sistema può appartenere a uno o più sottosistemi contempo-
raneamente, dove il rischio è di sovrapporre ruoli e aspettative generando ambiguità o 
tensioni tra le diverse sfere di appartenenza. Come individua Marcolin (2022), in una 
gestione virtuosa dei tre sottosistemi (famiglia, proprietà, gestione), nessuno annulla 
l’altro, nessuno è confuso dall’altro. Una prospettiva più matura e sostenibile consiste 
dunque nel riconoscere la specificità di ciascun sottosistema e nel promuovere un in-
treccio sano e consapevole tra di essi, capace di generare beneficio sia per le persone 
che per l’organizzazione nel suo insieme.

Il modello PAEI di Adizes
Un altro elemento di diversità su cui è possibile ampliare la riflessione deriva dal 

ruolo che ciascun individuo agisce. Chi presidia la qualità del servizio avrà uno sguardo 
diverso rispetto a chi tutela i valori fondanti dell’organizzazione o a chi si occupa della 
parte amministrativa. Ogni funzione porta con sé una differente sensibilità verso l’effi-
cacia (raggiungere il risultato) o l’efficienza (utilizzare al meglio le risorse).

Nel modello PAEI (Adizes 2015), vengono identificate quattro prospettive che convi-
vono, o più frequentemente si scontrano, all’interno di ogni organizzazione:

•	 P (Producer) - Produttivo: è l’orientamento di chi mira all’efficacia immediata, 
	 alla realizzazione dei risultati e alla soddisfazione dei bisogni del cliente.



23M. E. Favotto, Efficacia ed efficienza: il giusto equilibrio 
per un’organizzazione sostenibile - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

•	 A (Administrator) - Amministrativo: è l’orientamento di chi mira all’efficienza, 
	 alla strutturazione dei processi e al rispetto delle regole operative.

•	 E (Entrepreneur) - Imprenditore: è l’orientamento di chi guarda al futuro, 
	 all’innovazione e alla capacità di anticipare i cambiamenti.

•	 I (Integrator) - Integratore: è l’orientamento di chi ha a cuore la coesione, la 
	 comunicazione e la costruzione di un senso di appartenenza condiviso.

Il principio fondante del modello di Adizes è che, di nuovo, per una buona gestione 
dell’organizzazione, nessuna di queste prospettive può essere assente e nessuna deve 
prevalere sulle altre: la sostenibilità organizzativa richiede un equilibrio dinamico tra 
efficacia (P ed E) ed efficienza (A e I). L’assenza o la predominanza durevole nel tempo 
di una sola di esse conduce all’insostenibilità: l’organizzazione perde la capacità di 
adattarsi al cambiamento.

Ad ogni cosa il suo tempo
“Per ogni cosa c’è il suo momento, il suo tempo per ogni faccenda sotto il cielo” 

(Qoelet). Questo vale anche per le quattro prospettive P, A, E e I. Nel corso del suo ciclo 
di vita l’organizzazione manifesta bisogni differenti a cui corrisponde una temporanea 
prevalenza di una o più di queste prospettive. Tale oscillazione riflette la necessità di 
adattare l’equilibrio interno tra P, A, E e I in funzione della fase evolutiva e delle sfide 
che l’organizzazione sta attraversando. Nelle fasi iniziali dell’organizzazione (della 
sede, del team), la priorità è stare vicino al cliente e dimostrare di poter rispondere 
con efficacia ai suoi bisogni. Crescendo, diventa fondamentale mettere ordine, definire 
regole e processi. Nel periodo di maturità, la sfida è mantenere la vitalità e la capacità 
innovativa, evitando di irrigidirsi divenendo eccessivamente burocrati. Nella fase di 
declino, l’urgenza è riconnettersi alla missione originaria e reinventarsi (Adizes, 2004).

Competenza chiave di chi ha responsabilità in un’organizzazione è dunque gestire 
la transizione tra una fase e l’altra, favorendo una cultura che valorizzi il confronto in 
modo continuativo tra le diverse prospettive P, A, E e I. La visione più completa nasce 
dall’integrazione di prospettive differenti (Adizes, 2015): è attraverso una pluralità di 
sguardi che si riesce a comprendere con maggiore precisione l’equilibrio dinamico tra 
efficacia ed efficienza più adatto alla corrispondente fase di vita. Imporre una visione 
unica, magari facendo leva sull’autorità derivante dal ruolo o sull’influenza personale 
che si può esercitare, può apparire più semplice ed efficace; tuttavia, come insegna 
Adizes (2015), ignorare o escludere una prospettiva conduce nel tempo all’inefficacia e 
all’inefficienza sistemica. L’inclusione della diversità di prospettive è pertanto non solo 
un principio che qualcuno potrebbe sentire come etico, ma una strategia di sopravvi-
venza organizzativa, in altre parole, di sostenibilità.

La cultura del confronto come leva di sostenibilità
Confrontare prospettive diverse non è un processo facile. La sostenibilità organizzativa 

non si fonda unicamente su competenze tecniche o sulla solidità economica, ma su 
una cultura relazionale che favorisca fiducia, rispetto (Adizes, 2015) e dialogo autentico. 
Raggiungere la maturità come organizzazione significa usare sapientemente la relazione 



24 M. E. Favotto, Efficacia ed efficienza: il giusto equilibrio 
per un’organizzazione sostenibile - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

come strumento di buona gestione e governo per permettere il confronto costruttivo 
tra prospettive diverse. Si tratta di un processo che richiede pazienza, tolleranza e 
disponibilità a mettere in discussione la propria posizione. L’esercizio del dialogo non 
è privo di costi emotivi e cognitivi, ma rappresenta la condizione necessaria affinché 
l’organizzazione possa evolvere in modo equilibrato e sostenibile. 

Conclusioni
Le organizzazioni sostenibili, siano esse imprese familiari, enti civili o opere reli-

giose, condividono una medesima necessità: mantenere vivo il legame tra missione e 
gestione, tra spirito fondativo e capacità di adattamento. Esse sono sostenibili nella 
misura in cui riescono a:

•	 integrare prospettive diverse e valorizzarne la complementarità;
•	 gestire con consapevolezza le fasi di transizione del proprio ciclo di vita;
•	 promuovere una cultura basata su fiducia, rispetto e dialogo costruttivo;
•	 mantenere un bilanciamento costante tra orientamento ai risultati e cura dei 

	 processi.

L’efficacia e l’efficienza, dunque, non sono obiettivi alternativi: sono dimensioni 
essenziali alla sostenibilità, che si realizzano pienamente quando le persone che sono 
parte del sistema riescono ad armonizzare le differenze, sostenute da una visione e da 
valori comuni.

Bibliografia

Adizes, I. (2015). Mastering Change. Introduction to Organizational Theraphy. 
A Universal Applied THeroy on How to Lead Change for Exceptional Results 
Without Destructive Conflict. Santa Barbara, CA: Adizes Institute Publications.

Adizes, I. (2015). Managing Corporate Lifecycles. Santa Barbara, CA: Adizes 
Institute Publications.

Marcolin, L. (2022). Family & Business. Ottenere armonia e risultati nelle 
imprese di famiglia. Milano: AYROS Editore.

Zellweger, T. (2017). Managing the family business. Theory and Practice. 
Cheltenham, UK: Edward Elgard Publishing.



25F. Carletti, Oltre la gestione: “fare impresa” è un atto creativo - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

di Fabrizio Carletti - Centro Studi Missione Emmaus

oltre la gestione:
“fare impresa” è
un atto creativo

Abstract
Le organizzazioni a movente ideale agiscono un atto creativo nel mondo. Non si 

limitano a gestire la realtà, desiderano trasfigurarla, umanizzarla. Alla base vi è la forza 
di una visione originaria, che permette di coinvolgere in questa impresa altre persone 
e determina la responsabilità di un’eredità da tenere viva mediante una sua continua 
re-interpretazione. In particolare, oggi chiede il ripensamento dei modelli di governance 
e la cura della qualità dei processi interni.

Fare impresa, nelle sue varie forme e nei diversi contesti, non è limitarsi alla gestione 
di risorse per il perseguimento di un obiettivo. In un bel documento pubblicato nel 2013 
dal Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace (confluito nel 2016 nel Dicastero per il 
Servizio dello Sviluppo Umano Integrale), si legge: «Lo sviluppo di organizzazioni produt-
tive è uno dei principali modi con cui gli imprenditori possono partecipare all’opera della 
creazione. Prendendo coscienza della loro partecipazione all’opera della creazione attra-
verso il governo delle loro aziende, gli imprenditori possono percepire la grandezza della 
loro vocazione e la grande responsabilità che essa comporta» (Pontificio Consiglio della 
Giustizia e della Pace, 2013, 5). Si riconosce, a prescindere che si parli di organizzazioni 
profit o no profit, che l’essere imprenditori è saper trasformare la povertà in ricchezza 
alla luce di una visione, in virtù di uno sguardo liberato e liberante sulla realtà. Un vero 
imprenditore, quindi, è in grado di mettere in atto eventi di liberazione: donando dignità 
alle persone, umanizzando i processi. Partecipa all’atto liberante e ri-creativo di Gesù nei 
Vangeli: ridare la speranza a chi non è più in grado di vederla, rimettere in cammino colui 
che è seduto ai bordi di una strada, tornare ad afferrare la propria vita per chi ne era 
impedito. Questo è quanto dovrebbe caratterizzare una cultura imprenditoriale in genere.



26 F. Carletti, Oltre la gestione: “fare impresa” è un atto creativo - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Le organizzazioni a movente ideale, che nascono attorno a degli ideali attraverso 
l’azione di persone portatrici di doni o carismi, hanno una responsabilità maggiore pro-
prio in funzione della loro natura. Tuttavia, queste organizzazioni a volte sostituiscono 
al carisma le loro istituzioni, le loro opere. L’opera diviene lo scopo ultimo del loro 
agire, intrappolando in modo inconsapevole la tensione carismatica dentro procedure e 
strutture che alla lunga non riescono più ad essere generative. Tutti gli sforzi si piegano, 
allora, sull’autoconservazione delle strutture a detrimento del carisma (cfr. Bruni, 2015). 

Ripartire da un sogno
I grandi fondatori, da Madre Teresa a don Bosco, hanno tutti avuto una chiara visio-

ne iniziale. Hanno saputo “fare impresa”, cioè sfidare il reale per trasfigurarlo: dargli 
un volto umano. Questa visione non ha rappresentato una spinta ad agire solo per 
loro. Ha costituito la base di partecipazione a questa impresa per tante altre persone. 
Un’organizzazione a movente ideale, che si schiaccia sulla gestione delle sue opere, è 
un’organizzazione che si è sconnessa da questa sorgente. Dovremmo chiederci: perché 
non ci sono più i benefattori di un tempo? Forse proprio perché abbiamo smesso di 
sognare! Non si chiedono finanziamenti per gestire meglio delle attività, si chiedono per 
salvare e liberare delle persone. Solo questo dà senso ad un dono.

La questione del sogno originario, del carisma, incontra resistenze quando si chiede 
di ripensarlo nel presente. Il carisma dei fondatori, pur costituendo un indirizzo radicale, 
lascia spazio a forme di attualizzazione. Questa attualizzazione venne richiesta dallo 
stesso Vaticano dopo il Concilio; tuttavia, «nella pratica sorsero le difficoltà maggiori: 
le persone, come i gruppi, non sempre riuscirono a trasformare la propria mentalità. A 
ciò si aggiunse la resistenza strutturale delle opere e delle imprese dirette dai religiosi, 
e una resistenza, organizzata persino come ‘fedeltà alla tradizione’, che cercava di 
limitare i progressi inevitabili e favoriva la restaurazione del passato. In questa tappa 
tutti invocavano il carisma del fondatore […] più che lasciarsi interpellare da esso, ogni 
gruppo tendeva a servirsi di esso» (Echave et al., 2017, 12).

Nella Bibbia il termine “creare” sta per origine, non per inizio. Se l’inizio è un punto 
di partenza storico che si completa quando la realtà evolve, l’origine è una fonte dalla 
quale sgorga sempre acqua nuova. Il filosofo Agamben scriveva: «La vera tradizione non 
consiste nel conservare le cose intangibili e mute, ma nello sgombrare lo spazio in cui 
esse possano finalmente aprirsi e parlarci» (Agamben, 2023, VII). Per lo psicanalista e 
teologo Halik la tradizione è «corrente viva, creatrice, che rende possibile tramandare 
e testimoniare. La tradizione è un moto incessante di ricontestualizzazione e reinter-
pretazione: studiare la tradizione significa in primo luogo cercare la continuità nella 
discontinuità, l’identità nella pluralità di fenomeni sempre nuovi che emergono in un 
processo di evoluzione» (Halìk, 2023, 28). Un sogno carismatico, come la Tradizione, è 
continuità nella discontinuità in quanto ha, come Dio, un anelito profondo e continuo: 
far sì che la vita continui, continuare a creare. 

Può esserci d’aiuto la distinzione che il filosofo Derrida fa tra erede e archivista 
(Regazzoni, 2018, 28ss). L’archivista si limita a conservare, come se quell’inizio basti a 
se stesso e torni da solo a parlare. Viene dal passato. Il vero erede è colui che parte 
da un vuoto, da un mancato, e permette di dire altro a partire da quella ingiunzione 
iniziale: dire ciò che il fondatore non era in grado o non gli era permesso di dire, fare 



27F. Carletti, Oltre la gestione: “fare impresa” è un atto creativo - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

ciò che il fondatore non era in grado o non gli era concesso di fare. L’erede attiva una 
risposta, dove non è in gioco la trasmissione del sapere ma il prosieguo della vita. E 
questo fa dell’erede un traditore: la fedeltà all’origine consiste quindi in un tradimento 
che genera una rottura della ricorsività mortifera di alcune tradizioni per lasciar parlare 
ancora oggi il carisma.

Questa visione del carisma e quindi del movente ideale di una impresa, può purificare 
alcune forme di schiacciamento sulla gestione e riportare l’atto a creare speranza. È 
solo ripartendo dall’origine che si è in grado di far rifiorire la creatività: «l’organizzazio-
ne non dimostra l’esistenza di un carisma: la creatività sì. Il carisma non deve essere 
grandioso, ma è necessariamente vitale; potrà mancare di originalità, però sarà sempre 
originario» (Echave, 2017, 40). 

Riscrivere nell’oggi il proprio sogno purificandolo dall’organizzazione attuale, dalle 
Opere, è vitale. Non su un piano ideale ma di sviluppo e di crescita, di coinvolgimento 
e partecipazione. Questo sogno chiederà infatti di essere narrato e condiviso con ogni 
soggetto che entrerà a contatto con l’impresa a movente ideale, con tutti i suoi portatori 
di interesse (stakeholders): i dipendenti, i benefattori, i beneficiari, altri enti. È questo 
sogno che legittima l’intraprendenza, che autorizza a rischiare nel fare impresa. Ad 
esempio, in una scuola gestita da un Istituto Religioso è importante che già a partire 
dalla fase di reclutamento del personale si valuti un’intersezione valoriale tra il carisma 
e il soggetto individuato; che ci siano delle giornate annuali in cui ridirsi il “perché”, la 
visione e la missione del nostro “fare impresa”; che ogni genitore sia coinvolto a partire 
da questa visione originaria.

La qualità dei processi: nuove forme di governance
A partire dal pontificato di Papa Francesco, sono state introdotte nuove categorie di 

pensiero in merito al tema del governo e dei processi. Riflessioni che richiedono quel 
tradimento dell’erede di cui si parlava sopra per dare continuità alla vita: i fondatori 
non erano in possesso di queste categorie ecclesiologiche così come di acquisizioni 
moderne sui sistemi di governance in relazione all’attuale paradigma di complessità. 

La formazione viene vista come la panacea per il cambiamento, ma si corre il rischio 
di ripetere modelli di governance e di leadership non più adeguati se ci si forma sui 
vecchi paradigmi. Inoltre, la riduzione dei religiosi e delle religiose determina anche la 
difficoltà di trovare tra loro figure adeguate nell’assumere ruoli direttivi all’interno delle 
tante Opere che gli Istituti e le Congregazioni ancora gestiscono. 

La sinodalità, come determinazione della Chiesa in questo tempo, come ripensamento 
profondo dell’esercizio dell’autorità e del potere nei contesti ecclesiali, rappresenta una 
sfida profetica. Sottolinea come la qualità della vita di un’organizzazione deriva dalla 
qualità dei processi interni, primo tra tutti quelli di carattere decisionale. Non basta, 
cioè, giustificarsi con lo slogan della “trasparenza” se poi i processi organizzativi non 
prevedono un coinvolgimento decisionale di chi vi opera. La trasparenza senza parteci-
pazione rappresenta solo una forma di autoritarismo democratico.

Nelle scienze organizzative al termine sinodale si può sostituire quello di leadership 
orizzontale (Rizziato, 2020; Laloux, 2016). Nelle organizzazioni esaminate da questi studi 
esiste un organigramma e quindi esistono ruoli istituzionali di governo: non tutti sono 
collocati sullo stesso piano e livello di responsabilità e potere. Quello che avviene, però, 
è la distribuzione della capacità decisionale a tutti i livelli, con un ruolo di supervisio-



28 F. Carletti, Oltre la gestione: “fare impresa” è un atto creativo - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

ne, accompagnamento o di decisione ultima da parte dei vertici. Se una volta il leader 
era colui che generava una visione e chiedeva agli altri di seguirlo (leader-followers), 
oggi è più concepito come un architetto di spazi di co-ideazione e di co-progettazione 
(leader-leader).

La decisione è spesso vista come un atto e non come un processo. Questa visione 
limitata sposta tutta l’attenzione sul decisore finale. Se invece intendiamo la decisione 
come un processo possiamo distinguere due fasi: la fase di decision making, dove si 
avvia il confronto, l’analisi su di un argomento e si raccolgono le proposte tra cui do-
ver poi decidere, e la fase di decision taking, l’atto in cui si opera la scelta finale1. In 
un processo decisionale non tutti partecipano a tutte le fasi, ma tutti sono comunque 
coinvolti nel proporre riflessioni, suggerimenti e proposte. Non tutti decideranno, ma 
chi deciderà sarà comunque chiamato a tenerne conto. La leadership legata al carisma 
svolgerà poi la sua funzione di episcopè: la supervisione di quanto sta avvenendo e 
delle decisioni prese; svolge cioè una funzione apostolica valutando il fondamento 
evangelico-carismatico delle decisioni prese.

Nel contesto ecclesiale, tuttavia, c’è ancora sospetto sull’uso di termini provenienti 
dalle scienze dell’organizzazione. Eppure, alcune realtà si comportano peggio di una 
azienda fordista, dove quello che conta è il prodotto finale, mentre le persone sono 
considerate alla stregua di un ingranaggio dentro il più grande meccanismo del siste-
ma. Riscontriamo spesso una scarsa cultura del lavoro in questi contesti e incontriamo 
dipendenti laici e laiche di opere religiose che si rivolgono a noi dicendoci: «Perché do-
vrei continuare a lavorare dentro questa organizzazione se tanto sono trattata peggio o 
considerata meno che in un’azienda normale? Perché continuare qui se non sperimento 
quei valori in cui credo?». 

Inoltre, stiamo vivendo un cambio d’epoca e non un’epoca di cambiamenti, quindi 
delle trasformazioni antropologico-culturali molto profonde che richiedono un ripensa-
mento degli stili di guida, non per adattarsi al presente ma, ripartendo da esso, per 
cogliere l’opportunità di esprimere una nuova forma governance in grado di aumentare 
la bellezza, l’intensità dell’esperienza umano spirituale di ogni persona. I modelli pre-
cedenti hanno spesso generato una cultura interna di tipo leader-followers (cfr. Marquet 
2022). I sintomi sono facilmente osservabili: delega di tutti i problemi alle figure apicali, 
de-responsabilizzazione strategica, schiacciamento sui mansionari, ricerca di aree grigie 
organizzative dove accomodarsi dentro una propria comfort zone, continua lamentela 
rispetto alle decisioni prese dai vertici. Passare da una cultura leader-followers ad una 
cultura leader-leader chiede modelli di governo con chiari mandati di delega; chiede ai 
vertici di delegare le decisioni operative e di fornire un lavoro di supervisione caratte-
rizzato più dal porre domande che dal fornire risposte; chiede di superare la rigidità 
dei mansionari, definendo al loro posto degli scopi strategici e degli obiettivi operativi 
rispetto ai quali i collaboratori sceglieranno le modalità di realizzazione secondo i loro 
talenti e le risorse disponibili; chiede di dover rispondere periodicamente ai vertici delle 
proprie scelte creando così spazi di apprendimento continuo.

Nel paradigma della complessità, infatti, sarebbe mortifera la scelta della semplifica-
zione intesa come divide et impera: accrescimento delle commissioni, degli organi, della 

1. Questa distinzione è stata recepita anche all’interno del cammino sinodale nell’“Instrumentum laboris” per la 
Seconda Sessione della XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi (ottobre 2024).



29F. Carletti, Oltre la gestione: “fare impresa” è un atto creativo - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

specializzazione dei ruoli. Nella complessità è chiesto di restare complessi, abitando 
questa realtà mediante modelli reticolari e interdipendenti, supervisionati e armonizzati 
tra loro: siamo dentro la logica della teoria dei team e delle organizzazioni che auto-ap-
prendono (Turner, 2022; Panetti, 2017). 

In un tempo caratterizzato da guerre e da tensioni profonde nella società, concludia-
mo lasciando la parola ad una grande testimone della storia moderna, la giovane Etty 
Hillesum. Pur vivendo nelle condizioni estreme dei lager nazisti, Etty ci ha lasciato un 
messaggio che richiama la necessità di non limitarci a gestire la nostra miseria, ma di 
accrescere la vita come atto creativo:

«Se non sapremo offrire al nostro mondo impoverito del dopoguerra nient’altro che 
i nostri corpi salvati ad ogni costo, e non un senso nuovo delle cose, attinto dai pozzi 
più profondi della nostra miseria e desolazione, allora non basterà. Dai campi stessi 
dovranno irraggiarsi nuovi pensieri, nuove conoscenze dovranno portar chiarezza oltre 
i recinti di filo spinato, e congiungersi con quelle che là fuori ci si deve ora conquistare 
con altrettanta pena, e in circostanze che diventano quasi altrettanto difficili. E forse 
allora, sulla base di una comune e onesta ricerca di risposte chiarificatrici su questi 
avvenimenti inspiegabili, la vita sbandata potrà di nuovo fare un cauto passo avanti» 
(Hillesum, 2010, 45).



30 F. Carletti, Oltre la gestione: “fare impresa” è un atto creativo - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Bibliografia

Agamben, G. (2023). La mente sgombra. Profanazioni. Nudità. Il fuoco e il 
racconto. Torino: Einaudi.

Bruni, L. (2015). La distruzione creatrice. Come affrontare le crisi nelle orga-
nizzazioni a movente ideale. Roma: Città Nuova editrice.

Echave, A. J., Silva, S. G. e Spezzati, N. (2017). Nel servizio dell’identità cari-
smatica. Carisma proprio e codice fondamentale. Città del Vaticano: Libreria 
Editrice Vaticana.

Halìk, T. (2023). Pomeriggio del cristianesimo. Il coraggio di cambiare. Milano: 
Vita e Pensiero.

Hillesum, E. (2020). Lettere 1942-1943. Milano: Adelphi.

Laloux, F. (2016). Reinventare le organizzazioni. Come creare organizzazioni 
ispirate al prossimo stadio della consapevolezza umana. Milano: Guerini Next.

Marquet, I. D. (2022). The leader ship. La vera storia di un capitano capace 
di distribuire l’autorità al suo equipaggio. Milano: Ayros.

Panetti, R. (2017). Theory U, Learning Organizations e Design Thinking. Strate-
gie, strumenti e tecniche per l’innovazione profonda. Milano: Franco Angeli.

Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace (2013). La vocazione del leader 
s’impresa. Una riflessione. Disponibile da: https://www.humandevelopment.
va/it/risorse/archivio/economia-e-finanzia/la-vocazione-del-leader-d-impre-
sa-una-riflessione.html (u. a. 15/10/2025).

Regazzoni, S. (2018). Jacques Derrida. Milano: Feltrinelli.

Rizziato, E. (2020). Verso un umanesimo della vita organizzativa. Generare 
sviluppo nella complessità con la leadership orizzontale. Milano: Franco Angeli.

Turner, J.R., Thurlow, N. e Rivera, B. (2022). The Flow System. L’evoluzione di 
agile e lean thinking nell’era della complessità. Milano: Ayros.



31M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

di Marco O. Bertelli, Annamaria Bianco - CREA (Centro Ricerca E Ambulatori), Fondazione 
	 San Sebastiano della Misericordia di Firenze, Firenze

la qualità di vita 
nella disabilità e 
nella salute mentale

Abstract
La qualità di vita (QdV) è un paradigma chiave nella disabilità e nella salute mentale 

perché supera la riduzione della cura a esiti clinici e funzionali, includendo dimensioni 
soggettive, relazionali e valoriali. Tra queste, la spiritualità è stata storicamente trascu-
rata, soprattutto nelle persone con disabilità del neurosviluppo e importanti difficoltà 
cognitive e comunicative, a causa di pregiudizi teorici e di difficoltà di misurazione. L’ar-
ticolo esplora, in prospettiva bio-psico-sociale-spirituale, il legame tra spiritualità e QdV, 
assumendo come riferimento i modelli e le evidenze presentate in un capitolo dedicato 
all’interno del volume La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale (2025). 
Viene mostrato come la spiritualità, intesa come ricerca di senso, scopo, connessione 
e apertura al trascendente, costituisca un determinante rilevante del benessere globa-
le e possa influenzare salute mentale e fisica, resilienza, coping, inclusione sociale e 
percorsi di recovery. Il concetto di Benessere Spirituale (BSp) è discusso come costrutto 
operativo e misurabile, con attenzione a strumenti e domini (SWBS; WHOQOL-SRPB) e ai 
limiti della loro applicazione nelle disabilità del neurosviluppo. Si approfondisce inoltre 
il ruolo di famiglie, servizi, operatori e comunità di fede come mediatori dell’accesso 
alla spiritualità e della sua traduzione in opportunità concrete di vita buona. Si conclude 
proponendo una cornice pratica e culturale per integrare la dimensione spirituale nei 
progetti personalizzati e nelle comunità, come esigenza scientifica ed etica.

Nel lessico della salute e delle politiche sociali, “qualità di vita” (QdV) è diventata 
una parola-ponte: collega la clinica con l’etica, la riabilitazione con la quotidianità, la 
misurazione con il significato. In particolare nel campo della disabilità e della salute 
mentale, essa funziona come correttivo a due rischi speculari. Il primo è la riduzione 
della persona a diagnosi e sintomi, come se la vita potesse essere descritta integralmen-



32 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

te da un elenco di deficit. Il secondo è la tentazione opposta: parlare di benessere in 
modo vago, disancorato da evidenze, senza criteri e senza responsabilità. Il paradigma 
della QdV nasce proprio per stare nel mezzo: riconoscere la complessità dell’esperienza 
umana e, nello stesso tempo, renderla osservabile, progettuale, valutabile (Brown et 
al., 1997; Cummins, 1997a).

Il volume La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale di Bertelli e Bianco 
(2025), si colloca pienamente in questa traiettoria culturale e scientifica, proponendo 
una visione complessa e profondamente umana del benessere, capace di tenere insieme 
limiti e desideri, vulnerabilità e dignità, oggettività e vissuto soggettivo.

Fin dalle pagine introduttive, il testo invita a un cambio di paradigma: non si tratta 
più di inseguire un’idea astratta di felicità o di normalità, ma di interrogarsi su che cosa 
renda una vita degna di essere vissuta per quella persona concreta, in quel contesto 
specifico, con quelle risorse e quelle fragilità. In questa prospettiva, la qualità di vita 
non è un traguardo da raggiungere, bensì un processo dinamico, un equilibrio sempre 
provvisorio tra bisogni universali e significati personali.

È proprio all’interno di questo quadro che emerge con forza la dimensione della spiri-
tualità. Non come elemento accessorio, né come semplice espressione di religiosità, ma 
come dimensione costitutiva della qualità di vita, soprattutto quando la vita è segnata 
dalla disabilità o dalla sofferenza psichica. La spiritualità, intesa come ricerca di senso, 
di connessione e di valore ultimo, attraversa trasversalmente tutte le altre dimensioni 
della qualità di vita e ne costituisce, spesso, il fondamento silenzioso.

Anticipare già in questa sede il ruolo della spiritualità significa riconoscere che, 
laddove vengono meno le certezze, le autonomie e le prestazioni, la domanda di senso 
non scompare, ma si intensifica. È proprio nei territori della fragilità che la spiritualità 
rivela la sua funzione essenziale: custodire il significato della vita quando essa non 
corrisponde più ai modelli dominanti di successo, efficienza o indipendenza.

Il capitolo 7 del volume, dedicato a “Qualità di vita e spiritualità”, mette in luce 
come la spiritualità sia da sempre intrecciata al benessere mentale e come, in epoca 
contemporanea, abbia ampliato i suoi confini oltre la religiosità istituzionale, includendo 
ricerca di senso, scopo, connessione e relazione con il sacro o il trascendente (Cooper-Effa 
et al., 2001; Estanek, 2006; Swinton, 2001, 2002). Da questa base, qui si sviluppa una 
riflessione più ampia: se la QdV è davvero centrata sulla persona, non può ignorare ciò 
che per molte persone “tiene in piedi” la persona stessa.

La spiritualità come significato esistenziale e relazionale nel percorso di sviluppo 
personale

Per comprendere il legame tra spiritualità e QdV è utile chiarire di che cosa parliamo 
quando diciamo “spiritualità”. Una delle trasformazioni più significative degli ultimi 
decenni consiste proprio nello spostamento da una definizione riduttiva, centrata esclu-
sivamente su pratiche e dottrine religiose, a una definizione più ampia che include il 
modo in cui la persona cerca significato, coerenza e appartenenza (Cooper-Effa et al., 
2001; Estanek, 2006).

Swinton ha descritto la spiritualità come un movimento umano verso senso e scopo, 
una conoscenza che non si esaurisce nel “sapere” ma coinvolge relazioni significative, 
amore, valore assoluto e percezione del sacro che circonda la vita (Swinton, 2001, 2002). 
In questa definizione c’è un punto essenziale: spiritualità non è un settore della vita 



33M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

separato dal resto; è un modo di abitare il resto. È la qualità del rapporto con sé, con 
l’altro, con il mondo, con il limite, con il mistero.

Per questo, la celebre affermazione attribuita a Teilhard de Chardin – “non siamo 
esseri umani che fanno un’esperienza spirituale, ma esseri spirituali che fanno un’e-
sperienza umana” – viene spesso richiamata per sottolineare che la spiritualità non si 
aggiunge dall’esterno, ma attraversa la struttura dell’umano (Furey, 1993). In termini 
psicologici, Emmons ha parlato di spiritualità come “ricerca del sacro”: un processo 
dinamico con cui la persona tenta di comprendere e connettersi con il divino o con 
ciò che percepisce come trascendente (Emmons, 1999). In ambito clinico e palliativo, 
Puchalski e colleghi hanno insistito sul fatto che la spiritualità riguarda il modo in cui 
si cercano e si trovano significato ultimo, scopo e connessione, anche con un potere 
trascendente (Puchalski et al., 2014).

Queste definizioni convergono su un punto: spiritualità come spazio della domanda 
di senso e della relazione. È una dimensione che può essere vissuta in forma confessio-
nale, ma anche in forme non confessionali, attraverso valori, appartenenze, pratiche di 
cura, esperienze di meraviglia, riconciliazione, speranza. In una prospettiva più recente 
e “laica”, autori come Brené Brown hanno mostrato come vulnerabilità, autenticità e 
connessione siano luoghi in cui la spiritualità può emergere anche senza linguaggio 
religioso, perché toccano l’intimità del valore e dell’appartenenza (Brown, 2010). La 
spiritualità non è un privilegio di chi “crede molto”, ma una possibilità che attraversa 
l’umano in quanto umano (Egan, 2010).

Una delle intuizioni più feconde, quando si collega spiritualità e QdV, è che la spiritualità 
diventa particolarmente rilevante nelle “transizioni” della vita: passaggi, fratture, perdite, 
momenti in cui ciò che era stabile non lo è più. Disabilità, malattia mentale, cambiamenti 
di ruolo, lutti, ingresso o uscita da servizi, evoluzioni del quadro clinico, invecchiamento: 
sono tutte transizioni che, oltre ai bisogni pratici, riattivano domande di senso.

Sul piano della QdV, questo significa che non basta intervenire su variabili esterne 
se non si intercetta il modo in cui la persona interpreta ciò che vive. Due persone con 
condizioni simili possono descrivere livelli molto diversi di qualità di vita: la differenza 
spesso non sta solo nelle risorse materiali, ma nel modo in cui la vita viene letta come 
ancora degna, ancora abitabile. In queste differenze, la spiritualità agisce come cornice di 
significato, come sostegno di identità, come generatrice di speranza e di appartenenza.

Spiritualità: considerazioni storiche e implicazioni interventistiche
Per capire l’urgenza attuale di integrare spiritualità e QdV, bisogna riconoscere una 

storia di rimozione. Nel campo della salute mentale, la spiritualità è stata a lungo mar-
ginalizzata anche per ragioni storiche e teoriche. A cavallo tra XIX e XX secolo, alcune 
interpretazioni della religione come fenomeno patologico o regressivo hanno contribuito 
a separare religiosità/spiritualità e pratica clinica. Questa separazione è stata rafforzata 
da approcci istituzionalizzanti e medicalizzanti, concentrati sui deficit e poco sensibili 
alle dimensioni esistenziali dell’esperienza (Koenig, 2009).

Nel caso delle disabilità del neurosviluppo, la rimozione è stata ancora più marcata. Si 
è spesso presunto che la spiritualità richiedesse pensiero astratto e linguaggio simbolico 
complesso. Ne è derivato un pregiudizio “cognitivista”: se una persona ha compromissioni 
intellettive significative, allora non avrebbe accesso a dimensioni interiori, trascendenti o 
intangibili (Swinton, 1997). Su questa base, molti interventi in contesti di disabilità mo-



34 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

derata-grave si sono orientati quasi esclusivamente agli aspetti materiali del benessere 
(alimentazione, movimento, routine piacevoli), come se la “vita buona” coincidesse con 
la somma di soddisfazioni immediate. Il risultato è che, per molte persone, la spiritualità 
non è stata semplicemente ignorata: è stata resa invisibile.

Negli ultimi vent’anni, però, il quadro è cambiato. Una “inversione di tendenza”: 
cresce l’interesse scientifico per il ruolo della spiritualità nei processi psicologici, grazie 
a evidenze empiriche sulla sua funzione protettiva e a un cambiamento di paradigma 
verso una visione più integrata della persona, descrivibile come modello bio-psico-so-
ciale-spirituale (D’Souza, 2007; Büssing & Koenig, 2010; Lassi & Mugnaini, 2015). Anche il 
movimento per i diritti delle persone con disabilità ha contribuito a spostare l’attenzione 
dalla “restitutio ad integrum” al garantire opportunità in tutte le dimensioni della vita, 
incluse quelle valoriali e spirituali.

Un tema particolarmente delicato riguarda il modo in cui la dimensione religione-spi-
ritualità può incidere sia sulla vulnerabilità ai disturbi psichiatrici, sia sulla qualità della 
valutazione clinica. Da un lato, alcune evidenze suggeriscono che spiritualità e religiosità 
possano essere associate a minore rischio o minore gravità di depressione e abuso di 
sostanze, e in generale a una migliore capacità di coping; dall’altro, esistono situazioni 
in cui esperienze spirituali intense possono essere confuse con fenomeni psicotici o 
dissociativi, soprattutto quando la valutazione clinica non è culturalmente competente 
(Koenig et al., 2001; Koenig et al., 2012).

L’integrazione della dimensione spirituale nella prevenzione e nei trattamenti può miglio-
rare esiti e benessere, ma richiede competenza, dialogo e capacità di distinguere esperienza 
spirituale da psicopatologia senza riduzionismi (Koenig et al., 2001; Koenig et al., 2012).

Le persone con disabilità del neurosviluppo presentano, in media, una maggiore vul-
nerabilità psicologica rispetto alla popolazione generale (Cooper et al., 2007; Cervantes 
& Matson, 2015; Russell et al., 2016). Proprio per questo, appare paradossale che siano 
state a lungo escluse da un’attenzione sistematica alla spiritualità, che invece può agire 
come risorsa protettiva e come contesto di inclusione.

Il pregiudizio più diffuso è che una compromissione intellettiva severa impedisca di 
comprendere contenuti interiori o trascendenti. Al contrario, la spiritualità non risulta 
essere necessariamente legata al pensiero astratto, ma può essere radicata in dimen-
sioni emotive, relazionali e morali. Centrale è la ridefinizione contemporanea dell’intel-
ligenza: non solo logico-deduttiva, ma anche emotiva, sociale, morale. Secondo questa 
prospettiva, proprio le capacità emotive e morali potrebbero essere condizioni cruciali 
per l’esperienza spirituale, mentre l’astrazione logica non sarebbe né sufficiente né 
necessaria (Scuticchio & Bertelli, 2015).

Qui si apre un punto decisivo per la QdV: se gli operatori e le comunità non possiedono 
categorie interpretative per riconoscere la spiritualità non verbale o non concettuale, 
rischiano di privare la persona di opportunità e di linguaggi attraverso cui esprimere 
pace, appartenenza, fiducia. 

Benessere Spirituale: un ponte operativo fra spiritualità e qualità di vita
Per integrare la spiritualità nella QdV in modo scientificamente robusto, Bertelli e 

colleghi (2025) valorizzano il concetto di Benessere Spirituale (BSp). L’idea è semplice e 
potente: se la spiritualità incide sulla QdV, occorre un linguaggio operativo per descri-
verla e, quando possibile, misurarla. Il BSp viene inteso come capacità della persona di 



35M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

vivere la propria spiritualità in modo attivo e coerente, lungo traiettorie che dipendono 
dal contesto socioculturale (Imam et al., 2009).

La letteratura, in modo ampiamente convergente, descrive il BSp con due dimensioni: 
una verticale, orientata a un’entità o potere superiore, e una orizzontale, orientata a obiet-
tivi, soddisfazioni e relazioni (Ellison, 1983; Cooper-Effa et al., 2001; Monod et al., 2011). 

Questa distinzione è preziosa anche clinicamente, perché permette di riconoscere che 
una persona può avere un forte benessere esistenziale anche senza una forte religiosità 
confessionale, e viceversa. In termini di QdV, significa che pace interiore, speranza e 
senso possono essere coltivati attraverso vie diverse.

Tuttavia, l’applicazione di tali strumenti alle persone con disabilità del neurosviluppo 
resta ancora limitata, evidenziando un’importante area di sviluppo per la ricerca futura.

Strumenti come la Spiritual Well-Being Scale e il WHOQOL-SRPB hanno consentito di 
misurare questa dimensione in modo sistematico, mostrando forti correlazioni con il 
benessere psicologico, la salute mentale e la soddisfazione di vita. 

La Spiritual Well-Being Scale (SWBS) è uno degli strumenti più diffusi nella letteratura, 
sviluppato per misurare la percezione della “QdV spirituale” e articolato in benessere 
religioso (rapporto con Dio) e benessere esistenziale (soddisfazione di vita e contesto) 
(Paloutzian & Ellison, 1982; Moberg, 1971; Moberg & Brusek, 1978; Moberg, 1979; Boivin 
et al., 1999). Le qualità psicometriche sono state considerate solide e lo strumento è 
stato adattato in molti paesi (Phillips et al., 2006; Koenig & Cohen, 2002; Musa & Pevalin, 
2012; Paloutzian et al., 2012). Questo conferma che la spiritualità può essere trattata 
con serietà scientifica, senza “spiritualizzare” la scienza.

Un passaggio chiave è il ruolo dell’Organizzazione Mondiale di Sanità (OMS). Nello svi-
luppo degli strumenti WHOQOL-100 e WHOQOL-BREF, la spiritualità è stata inclusa tra i domini 
rilevanti grazie a focus group interculturali. Inoltre, l’OMS ha riconosciuto la necessità di uno 
strumento dedicato, capace di valutare spiritualità, religiosità e credenze personali in modo 
interculturale: nasce così il WHOQOL-SRPB (WHOQOL-SRPB Group, 2006). Qui la spiritualità non 
è ridotta a religione: include attribuzione di significato alla vita, “awe” (stupore e timore 
reverenziale), senso di completezza, integrazione, speranza, pace interiore, ottimismo, ar-
monia (WHOQOL-SRPB Group, 2006). Fleck e Skevington chiariscono che, ad esempio, la pace 
interiore è definita come esperienza che nasce nella persona e può essere legata alla rela-
zione con Dio, ma anche a principi trascendenti o a valori morali (Fleck & Skevington, 2007).

È importante sottolineare un limite: gli strumenti SWBS e WHOQOL-SRPB sono stati 
usati raramente con persone con disabilità del neurosviluppo, con dati che spesso deri-
vano da campioni generali (WHOQOL-SRPB Group, 2006). Qui, dunque, emerge una sfida 
cruciale. Se la misurazione richiede autovalutazione verbale e riflessiva, come possiamo 
includere efficacemente chi comunica in modo diverso o non verbale? La risposta non è 
rinunciare alla dimensione spirituale, ma esige invece di innovare i metodi di valutazio-
ne, di adattare i linguaggi e di integrare l’osservazione partecipata e i proxy informati, 
garantendo che la voce della persona sia preservata.

Un dettaglio significativo riguarda anche il Personal Wellbeing Index (PWI). In alcune 
versioni la spiritualità è stata introdotta come dominio opzionale e poi rimossa perché 
non risultava rilevante per un numero significativo di persone (International Wellbeing 
Group, 2013). Questo dato non suggerisce che la spiritualità sia irrilevante in assoluto; 
suggerisce piuttosto che la rilevanza è culturalmente e personalmente variabile e che 
gli strumenti devono essere sensibili a tale variabilità.



36 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Modelli di qualità di vita e spiritualità: evidenze di impatto e correlazioni trasversali
Nonostante l’ampio riconoscimento della sua crucialità, la collocazione teorica della 

spiritualità all’interno dei modelli di QdV è tutt’altro che univoca. La sua inclusione e 
il suo peso concettuale variano significativamente a seconda dell’impianto adottato.

Nel modello della Quality of Life Research Unit di Toronto, l’“Essere Spirituale” è 
un’area principale, dentro la macroarea dell’Essere insieme all’Essere Fisico e Psicologico 
(Brown et al., 1997). La spiritualità è articolata su più livelli: personale (ciò che si sente 
dentro), relazionale (significato delle relazioni intime), secolare (principi immanenti 
come umanità o nazione), sacro (principi trascendenti come natura o Dio) (Renwick & 
Brown, 1996; Liégeois, 2014). Questo impianto è particolarmente prezioso per le disabi-
lità del neurosviluppo perché consente di riconoscere spiritualità anche in forme non 
confessionali e non verbali.

Il modello valuta la QdV spirituale incrociando importanza attribuita e soddisfazione 
percepita. Ne deriva una conseguenza pratica: punteggi bassi non dipendono solo da 
“poca spiritualità”, ma spesso da uno squilibrio tra quanto una dimensione conta e 
quanto viene soddisfatta. In altre parole, se per una persona la spiritualità è importante 
ma non ha accesso a esperienze spirituali, la QdV spirituale sarà bassa e ciò può avere 
ricadute su tutta la QdV. Questo è un punto etico: l’esclusione spirituale diventa una 
forma di deprivazione.

Altri modelli trattano la spiritualità come dominio aggiuntivo, non centrale. Ad esempio, 
nel ComQol-I5 e nel PWI-ID, la spiritualità/religione è considerata opzionale o aggiuntiva, 
e alcune analisi hanno suggerito che aggiunga poca varianza rispetto ai domini principali, 
almeno in certi campioni e con certe modalità di misura (Cummins, 1997a; Cummins, 
1997b; Cummins & Lau, 2005). Il Capitolo 7 non nega questi dati, ma implicitamente invita 
a leggerli con cautela: se la misura è ridotta, se gli item sono pochi, se la spiritualità è 
culturalmente espressa in modo differente, la “poca varianza” può essere un artefatto 
metodologico più che un verdetto antropologico.

Infine, alcuni strumenti derivati dal modello di Schalock e Verdugo non includono la 
spiritualità come dominio specifico; al massimo, la religione appare come sotto-indica-
tore dentro il benessere emotivo o altre aree (Schalock & Verdugo, 2002). Questo quadro 
comparativo dice una cosa: la spiritualità è riconosciuta, ma la sua collocazione teorica 
è ancora instabile. E quando una dimensione è teoricamente instabile, spesso rischia 
di essere praticamente trascurata.

Una mappatura sistematica condotta da Bertelli e collaboratori sul rapporto tra spiri-
tualità e QdV nei modelli e negli strumenti per DI e ASD con marcate difficoltà cognitive 
e comunicative (Bertelli et al., 2020) ha indagato tre questioni: come l’approccio QdV 
viene applicato alla spiritualità, quale impatto la spiritualità ha sulla QdV, quali strumenti 
di misurazione vengono usati. I risultati, coerenti con la letteratura generale, indicano 
che spiritualità e QdV sono fortemente connesse e che la spiritualità può avere impatto 
significativo sulla vita delle persone con DI e/o ASD in diverse culture (Brown & Brown, 
2009). Studi che utilizzano strumenti includenti spiritualità, come BASIQ, hanno riporta-
to correlazioni robuste tra l’area dell’essere spirituale e molte altre aree della QdV, in 
particolare essere fisico, essere psicologico, sviluppo personale e relazioni (Brown et 
al., 1997; Bertelli et al., 2010; Bertelli et al., 2016). Questo dato è decisivo: la spiritualità 
non “sta a parte”, ma dialoga con corpo, mente e relazioni. Se cambia la spiritualità, 
spesso cambiano anche motivazione, autostima, partecipazione, umore; e viceversa.



37M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Il volume di Bertelli e Bianco riporta anche un’ipotesi interessante: la spiritualità 
potrebbe essere, per queste persone, persino più importante che nella popolazione 
generale, come elemento centrale di un sottosistema culturale trasversale alle culture 
etniche, in cui alcune componenti sono meno ricche o meno articolate, e dunque la 
spiritualità può fungere da asse di integrazione (Crotty & Doody, 2016). Questa non è 
una glorificazione romantica della disabilità; è un invito a riconoscere che in alcune tra-
iettorie di vita, dove molte possibilità sono limitate, le dimensioni interiori e relazionali 
acquistano un peso specifico maggiore.

Impatto sulla salute mentale e fisica: cosa suggeriscono le evidenze
Nel discutere il rapporto tra spiritualità e qualità di vita, gli autori richiamano un filone 

di studi che collega il benessere spirituale a diversi indicatori di salute e adattamento. 
In sintesi, punteggi più elevati di benessere spirituale tendono ad associarsi a risorse 
personali come orientamento agli scopi, energia motivazionale e valutazione positiva di 
sé, oltre che a una maggiore partecipazione a pratiche religiose; al contrario, emergono 
legami inversi con esperienze di isolamento e con forme più marcate di ripiegamento 
individualistico (Paloutzian & Ellison, 1982). In prospettiva interculturale, il fatto di 
attribuire importanza alla dimensione spirituale e di percepirla come sufficientemente 
soddisfacente si accompagna spesso a profili complessivi migliori di benessere, sia sul 
versante psicologico sia su quello fisico (Johnstone & Yoon, 2009). La letteratura citata 
suggerisce inoltre possibili ricadute su aree eterogenee – dall’equilibrio emotivo e dai 
processi di autoregolazione fino a aspetti legati allo stress e alla fisiologia – includendo 
indicatori riferiti a immunità, assetti neuroendocrini, rischio psicopatologico e, in alcuni 
studi, parametri di salute cardiovascolare (McIntosh & Spilka, 1990; Unterrainer et al., 
2014).

Il volume sottolinea che la ricerca è più ampia per salute mentale che per salute 
fisica e richiama una sintesi: una grande quota di studi avrebbe trovato associazioni tra 
coinvolgimento spirituale e minore prevalenza di disturbi mentali, mentre una mino-
ranza avrebbe osservato relazioni opposte (Bonelli & Koenig, 2013). Inoltre, alcuni dati 
suggeriscono che i benefici siano più legati all’intensità della fede/pratica che al tipo di 
religione, in campioni multireligiosi.

Qui è importante mantenere un equilibrio interpretativo: correlazione non significa 
causalità. Tuttavia, anche senza proclamare “la spiritualità cura”, possiamo sostenere 
un’affermazione più prudente ma robusta: spiritualità e QdV tendono a muoversi insie-
me in molte traiettorie di vita, e ignorare questa relazione significa perdere una leva 
rilevante di benessere.

In un ampio studio (oltre 5.000 persone) dell’OMS, i punteggi SRPB hanno mostrato 
correlazioni significative con tutti i domini della QdV WHOQOL; le più forti con QdV ge-
nerale, benessere psicologico e socializzazione. In analisi di regressione, la spiritualità 
risultava tra i domini che spiegavano quota rilevante di varianza della QdV (WHOQOL-SRPB 
Group, 2006). Sono riportate anche differenze di genere e istruzione: donne con punteggi 
psicologici più bassi ma maggiore fede/spiritualità; persone con minore istruzione più 
orientate alla fede ma meno propense alla speranza. È interessante anche l’accettabilità: 
la valutazione della spiritualità veniva percepita come utile soprattutto in condizioni di 
grave malattia o rischio di sopravvivenza (WHOQOL-SRPB Group, 2006). In altre parole: 
quando la vita è “al limite”, la spiritualità non è un lusso, ma un bisogno.



38 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Confrontando spiritualità e impatto nella vita tra persone con disabilità e senza disa-
bilità, emergono più analogie che differenze (Taylor et al., 2014). Questo punto è decisivo 
per la cultura dell’inclusione: non stiamo parlando di una spiritualità “altra”, minore 
o “semplificata”, ma di una spiritualità umana, spesso espressa con linguaggi diversi.

La mappatura e altri studi citati segnalano impatti positivi su benessere e QdV, su 
salute fisica (minore prevalenza di disturbi; maggiore aspettativa di vita), su prospettiva 
di vita e percezione di sé e degli altri (Selway & Ashman, 1998; Scanlan & Snyder, 2010; 
Dellassoudas, 2000; Coulter, 2006; Glicksman, 2011). Per persone con sindrome di Down, 
il benessere spirituale risulta strettamente connesso a soddisfazione globale e fattori 
come equilibrio interiore, relazioni significative, accettazione e crescita attraverso sfide, 
scopi e significati, e connessione con una forza superiore (Büssing & Surzykiewicz, 2021).

Interviste dirette a persone con DI, controllate con interviste a caregiver, hanno rile-
vato soddisfazione per preghiera, fede interiore e partecipazione a gruppi religiosi, con 
ricadute sull’umore (Swinton, 1999; Liu et al., 2014). In persone cattoliche, sacramenti 
come battesimo, comunione e cresima sono descritti come esperienze altamente si-
gnificative; molti intervistati attribuivano a spiritualità e religiosità un impatto positivo 
in termini di amicizia, amore, protezione e aiuto, e riferivano che la fede li aiutava a 
comprendere e accettare la disabilità (Liu et al., 2014). Anche l’elaborazione del lutto e 
la comprensione della morte possono trovare nella spiritualità una risorsa, come rilevato 
in studi irlandesi (McEvoy et al., 2012). Il profilo di riduzione del rischio psichiatrico 
riguarda soprattutto ansia, depressione, abuso di sostanze e suicidio (Johnstone et al., 
2012; Bonelli & Koenig, 2013).

Tutto ciò sostiene una tesi chiave: la spiritualità non è “un tema in più” nella disa-
bilità; è un tema che decide il modo in cui la disabilità viene vissuta come vita, non 
solo come condizione.

Famiglia, comunità di fede, servizi e operatori
La QdV della persona con disabilità è influenzata dal contesto familiare, ma questa 

relazione non è automatica né lineare. Studi mostrano che la QdV individuale e quella 
familiare possono divergere e che il loro intreccio riguarda soprattutto ambiti come le 
relazioni, il supporto sociale e dei servizi, e le condizioni materiali, confermando la 
complessità dei sistemi familiari (Bertelli et al., 2011a).

Sul piano spirituale emerge un paradosso rilevante: la presenza di una vita spirituale 
nei genitori non garantisce che vengano offerte al figlio opportunità spirituali adeguate. 
La nascita di un bambino con disabilità può infatti generare una crisi spirituale nella 
famiglia, legata al carico assistenziale e all’incertezza per il futuro (Crompton & Jackson, 
2004). Al tempo stesso, livelli più elevati di spiritualità nei genitori risultano associati a 
una migliore qualità di vita familiare, a minore stress e a maggiori risorse di adattamento; 
tuttavia, non tutte le forme di religiosità hanno effetti protettivi, rendendo necessario 
un accompagnamento pastorale e clinico capace di riconoscerne anche le ambivalenze 
(Ekas et al., 2009; Shu, 2009).

Il contesto culturale funge da potente mediatore: può favorire accettazione e sostegno 
oppure rinforzare letture punitive della disabilità. In questo senso, sostenere la spiritualità 
della famiglia rappresenta una strategia indiretta ma decisiva per promuovere anche il 
benessere spirituale della persona con disabilità (Gaventa, 2012a).

Il volume insiste sul ruolo delle comunità di vita, dei servizi e degli operatori. La 



39M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

spiritualità delle persone con DI/ASD riceve spesso attenzione insufficiente non solo nei 
servizi laici, ma anche nelle comunità religiose (Rogers-Dulan, 1998; Avery-Wall, 2006; 
Stolberg, 2008). Questo dato è coerente con rilevazioni che mostrano, in coorti recluta-
te da servizi residenziali e clinici, punteggi particolarmente bassi proprio nell’area del 
benessere spirituale (Bertelli et al., 2011a). È come se la dimensione spirituale fosse la 
prima a essere sacrificata quando la cura diventa gestione.

Eppure, la partecipazione alle comunità di fede può essere un potente generatore 
di QdV: accoglienza, qualità dei legami, attività offerte, senso di appartenenza possono 
trasformare pratiche e rituali in esperienze percepite come tra le più belle e benefiche 
della vita (Liu et al., 2014). Il volume riporta anche dati di partecipazione negli USA: su 
circa 13.000 adulti con disabilità, meno della metà aveva partecipato almeno una volta a 
funzioni religiose nel mese precedente, e poco più di un terzo aveva partecipato almeno 
tre volte; la partecipazione è influenzata da fattori personali e contestuali (etnia, tipo e 
livello di disabilità, problemi comportamentali, capacità comunicative, area di residenza, 
trasporti), ma resta inferiore rispetto ad altre attività sociali (Carter et al., 2015). Questo 
suggerisce che la barriera non è la “non spiritualità” delle persone, ma l’accessibilità.

Per alcune persone, in particolare anziane con disabilità intellettiva, il beneficio delle 
pratiche spirituali risiede anche nella dimensione relazionale: la comunità religiosa può 
costituire uno dei pochi spazi di appartenenza non fondati sulla prestazione o sulla 
competenza, con un impatto significativo sulla QdV (Timmins et al., 2024). Tuttavia, la 
possibilità di valorizzare questa dimensione dipende in larga misura dalla formazione e 
dalla sensibilità degli operatori, spesso limitate dalla scarsa conoscenza del significato 
clinico ed esistenziale della spiritualità e influenzate dal background culturale e religioso 
di professionisti e famiglie (Swinton, 2002; Gaventa & Coulter, 2014).

Il volume richiama infine una indicazione chiara: nel lavoro in salute mentale è 
essenziale rispettare valori spirituali e pratiche religiose delle persone e delle famiglie, 
con competenza e senza proselitismo, riconoscendo che l’autodeterminazione spirituale 
è parte integrante dell’autodeterminazione globale e, quindi, della qualità di vita (Del-
lassoudas, 2000; Moreira-Almeida et al., 2016).

Accessibilità, ruoli, formazione, alleanze e riduzionismi
Il volume dedica ampio spazio a indicazioni operative per rendere la spiritualità 

un’opportunità reale di qualità di vita. Ridurre le barriere alla partecipazione nelle co-
munità di fede richiede interventi concreti: ambienti prevedibili e non segreganti, sup-
porti visivi, accompagnamento personalizzato e flessibilità organizzativa (Taylor et al., 
2014). Un esempio particolarmente efficace è la figura del “compagno”, membro della 
comunità che affianca la persona durante i riti non come assistente, ma come presenza 
fraterna, facilitando comprensione e partecipazione. In questa prospettiva, l’inclusione 
non è semplice ospitalità, ma riconoscimento reciproco: molte persone con disabilità 
possono offrire a loro volta sostegno spirituale e relazioni significative, arricchendo la 
comunità (McNair & Carter, 2010; Gaventa, 2012b).

Un passaggio decisivo riguarda l’attribuzione di ruoli e responsabilità. L’affidamento di 
compiti concreti all’interno delle comunità religiose aumenta partecipazione e senso di 
appartenenza, contrastando forme implicite di abilismo che escludono la persona, imma-
ginandola solo come destinataria e non come soggetto attivo (Scanlan & Snyder, 2010). 
Analogamente, una lettura rigida dell’“adeguatezza” dei comportamenti durante i riti può 



40 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

generare esclusione: prevedere spazi di movimento, pause e adattamenti sensoriali non è 
una concessione, ma un atto autentico di accoglienza, già sperimentato con successo in 
molte comunità europee e nordamericane (O’Brien & O’Brien, 1997; SPRED, 2016).

Sul versante dei servizi, emerge con forza il tema della formazione. La scarsa at-
tenzione alla spiritualità da parte degli operatori ha spesso impedito di riconoscerla 
come leva di qualità di vita. Per questo, il volume sottolinea la necessità di includere 
stabilmente la dimensione spirituale nei percorsi formativi, dotando i professionisti di 
linguaggi e strumenti adeguati e promuovendo alleanze con le comunità di fede, in 
una logica di continuità tra cura e appartenenza (Swinton, 2002; Moreira-Almeida et al., 
2016). Esperienze internazionali mostrano che integrare attività spirituali nella routine 
dei servizi e collaborare con i luoghi di culto favorisce inclusione e contrasto allo stigma, 
evidenziando come la spiritualità riguardi anche la cittadinanza e non solo l’interiorità 
(Hatton et al., 2004; Newman, 2011).

Infine, integrare spiritualità e qualità di vita richiede di evitare tre riduzionismi: quello 
religionistico, che identifica la spiritualità solo con la pratica confessionale; quello cli-
nico, che la considera rilevante solo se produce miglioramenti sintomatologici; e quello 
cognitivista, che la nega a chi non può verbalizzarla. Il Capitolo 7 propone invece una 
visione plurale e incarnata della spiritualità, accessibile anche attraverso relazioni, rituali, 
musica e corporeità, e invita a considerare la qualità di vita spirituale come ambito che 
necessita di progettazione, accessibilità e riconoscimento. In questa prospettiva, l’assenza 
di spiritualità non va letta come mancanza individuale, ma spesso come mancanza di 
opportunità reali, che la responsabilità dei contesti può e deve colmare.

Riflessioni conclusive e prospettiche
La spiritualità, a lungo marginale nella disabilità del neurosviluppo e in salute men-

tale, sta riacquistando attenzione anche per il suo stretto rapporto con la QdV. È stata 
integrata in strumenti di misura e in modelli teorici; l’orientamento alla vita spirituale e 
la soddisfazione che ne deriva si associano a molteplici esiti positivi: dalla regolazione 
affettiva alla motivazione, dall’accettazione della condizione al controllo degli impulsi, 
dalla riduzione della vulnerabilità psicopatologica all’aumento dell’aspettativa di vita 
(McIntosh & Spilka, 1990; Unterrainer et al., 2014; Bonelli & Koenig, 2013). Tuttavia, resta 
una variabilità nei modelli: talvolta spiritualità è dominio primario, talvolta è margina-
lizzata. Questa variabilità teorica si riflette nelle pratiche: ciò che non è centrale nel 
modello spesso non è centrale nel servizio.

In questo scenario, famiglie, operatori e comunità di fede sono mediatori fondamentali. 
Il loro ruolo non è “aggiungere religione”, ma rendere possibile un bene essenziale: che la 
persona possa vivere senso, appartenenza, speranza e pace, secondo il proprio linguaggio e 
la propria storia. Questo si traduce in una tesi semplice: la QdV senza spiritualità rischia di 
diventare benessere senza profondità, mentre la spiritualità senza QdV rischia di diventare 
intenzione senza incarnazione. La vita buona, invece, chiede entrambe.

Per il futuro, appare necessario sviluppare ricerca più qualitativa e partecipata su 
come le persone con disabilità del neurosviluppo vivano la spiritualità “nel suo signi-
ficato autentico trascendente” e costruire strumenti e pratiche che non la riducano a 
un item, ma la riconoscano come dimensione di vita (Zhang, 2010; Bertelli et al., 2020). 
Questo percorso non è solo scientifico. È un atto di giustizia: restituire voce spirituale 
a chi è stato a lungo considerato “senza parola”.



41M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025 41M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025



42 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Bibliografia

Avery-Wall, V. (2006). Are you religion-sensitive? AHA News, 42(17), 8.

Bertelli, M. e Bianco, A. (2025). La qualità di vita nella disabilità e nella 
salute mentale: definizione e valutazione per la pratica multidisciplinare. 
Trento: Erickson.  

Bertelli, M., Bianco, A., Rossi, M., Scuticchio, D. e Brown, I. (2011a). Re-
lationship between individual quality of life and family quality of life for 
people with intellectual disability living in Italy. Journal of Intellectual Disa-
bility Research, 55(12), 1136–1150.

Bertelli, M., Piva Merli, M., Bianco, A., Lassi, S., La Malfa, G., Placidi, G. F. 
e Brown, I. (2011b). A battery of instruments to assess Quality of Life (BA-
SIQ): validation of the Italian adaptation of the Quality of Life Instrument 
Package (QoL-IP). Italian Journal of Psychopathology, 17, 205–212.

Bertelli, M., Bianco, A., Piva Merli, M., Scuticchio, D., Lassi, S., Lorenzoni, L., 
et al. (2016). Psychometric properties of the Italian adaptation of a quality 
of life instrument as applied to adults with intellectual and developmental 
disabilities. Journal of Policy and Practice in Intellectual Disabilities, 13(3), 
227–235.

Bertelli, M. O., Del Furia, C., Bonadiman, M., Rondini, E., Banks, R. e Las-
si, S. (2020). The relationship between spiritual life and quality of life in 
people with intellectual disability and/or low-functioning autism spectrum 
disorders. Journal of Religion and Health, 59(4), 1996–2018.

Boivin, M. J., Kirby, A. L., Underwood, L. K. e Silva, H. (1999). Review of the 
Spiritual Well-Being Scale. In P. C. Hill & R. W. Hood Jr. (Eds.), Measures of 
Religiosity (pp. 382–385). Religious Education Press.

Bonelli, M. e Koenig, H. G. (2013). Mental disorders, religion and spirituality 
1990 to 2010: a systematic evidence-based review. Journal of Religion and 
Health, 52, 657–673.

Brown, B. (2010). The Gifts of Imperfection. Center City (MN): Hazelden.

Brown, I., Renwick, R. e Raphael, D. (1997). Quality of Life Instrument Pack-
age for adults with developmental disabilities. Toronto: Centre for Health 
Promotion, University of Toronto.

Brown, I. e Brown, R. I. (2009). Choice as an aspect of quality of life for 
people with intellectual disabilities. Journal of Policy and Practice in Intel-
lectual Disabilities, 6, 10–17.



43M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Büssing, A. e Koenig, H. G. (2010). Spiritual needs of patients with chronic 
diseases. Religions, 1, 18–27.

Büssing, A. e Surzykiewicz, J. (2021). Spiritual Needs of Persons with Down 
Syndrome. In A. Büssing (Ed.), Spiritual Needs in Research and Practice. 
London: Palgrave Macmillan.

Carter, E. W., Kleinert, H. L., LoBianco, T. F., Sheppard-Jones, K., Butler, L. N. 
e Tyree, M. S. (2015). Congregational Participation of a National Sample of 
Adults With Intellectual and Developmental Disabilities. Intellectual and De-
velopmental Disabilities, 53(6), 381–393.

Cervantes, P. E. e Matson, J. L. (2015). Comorbid symptomology in adults 
with ASD and intellectual disability. Journal of Autism and Developmental 
Disorders, 45(12), 3961–3970.

Cooper, S. A., Smiley, E., Morrison, J., Williamson, A. e Allan, L. (2007). Men-
tal ill-health in adults with intellectual disabilities: Prevalence and associ-
ated factors. British Journal of Psychiatry, 190, 27–35.

Cooper-Effa, M., Blount, W., Kaslow, N., Rothenberg, R. e Eckman, J. (2001). 
Role of spirituality in patients with sickle cell disease. Journal of the Ameri-
can Board of Family Practice, 14(2), 116–122.

Coulter, D. L. (2006). Spiritual valorization and the future of our field. Men-
tal Retardation, 44(1), 64–70.

Crompton, M. e Jackson, R. (2004). Spiritual Well-being of adults with Down 
syndrome. The Down Syndrome Education Trust.

Crotty, G. e Doody, O. (2016). Transcultural care and individuals with an in-
tellectual disability. Journal of Intellectual Disabilities, 20(4), 386-396.

Cummins, R. A. (1997a). The Comprehensive Quality of Life Scale: Adult (5th 
ed.). Melbourne: Deakin University.

Cummins, R. A. (1997b). Comprehensive Quality of Life Scale: Intellectual 
Disability (ComQol-I5, 5th ed.). Melbourne: Deakin University.

Cummins, R. A. e Lau, A. L. D. (2005). Personal Wellbeing Index: Intellectual 
disability manual (3rd ed.). Melbourne: Deakin University.

Dellassoudas, L. (2000). Church and social integration of disabled people. 
Greek Orthodox Theological Review, 45, 597–627.

D’Souza, R. (2007). The importance of spirituality in medicine and its appli-
cation to clinical practice. Medical Journal of Australia, 186(10), S57–S59.



44 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Egan, D. (2010). Spirituality and the Healing Process: A Christian View. Eu-
gene (OR): Wipf and Stock.

Ekas, N. V., Whitman, T. L. e Shivers, C. (2009). Religiosity, spirituality, and 
socioemotional functioning in mothers of children with ASD. Journal of Au-
tism and Developmental Disorders, 39(5), 706–719.

Ellison, C. W. (1983). Spiritual well-being: Conceptualization and measure-
ment. Journal of Psychology and Theology, 11, 330–340.

Emmons, R. A. (1999). The Psychology of Ultimate Concerns. Guilford Press.

Ernandes, M. (2006). Neurobiologia e genesi delle religioni. Alinea.

Estanek, S. M. (2006). Redefining spirituality: A new discourse. College Stu-
dent Journal, 40(2).

Fleck, M. P. e Skevington, S. (2007). Explaining the meaning of the WHO-
QOL-SRPB. Revista de Psiquiatria Clínica, 34(Suppl 1), 67–69.

Furey, R. J. (1993). The Joy of Kindness. Spring Valley (NY): Crossroad.

Gaventa, B. (2012a). Faith and spirituality: Supporting caregivers. In R. C. 
Talley & J. E. Crews (Eds.), Multiple dimensions of caregiving and disability. 
Springer.

Gaventa, B. (2012b). Lessons in community building from including the 
“other”. Journal of Religion, Disability and Health, 16, 231–247.

Gaventa, W. C. e Coulter, D. (2014). Spirituality and Intellectual Disability: 
International Perspectives. Routledge.

Glicksman, S. (2011). Supporting religion and spirituality to enhance QdV: 
a Jewish perspective. Intellectual and Developmental Disabilities, 49(5), 
397–402.

Hatton, C., Turner, S., Shah, R., Rahim, N. e Stansfield, J. (2004). What 
about faith? A good practice guide. Foundation for People with Learning 
Disabilities.

Imam, S. S., Abdul Karim, N. H., Jusoh, N. R. e Mamad, N. E. (2009). Malay 
version of the SWBS. The Journal of Behavioral Science, 4(1), 59–69.

International Wellbeing Group (2013). Personal Wellbeing Index (5th ed.). 
Australian Centre on Quality of Life.



45M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Johnstone, B. e Yoon, D. P. (2009). Relationships between the Brief Multidi-
mensional Measure of Religiousness/Spirituality and health outcomes for a 
heterogeneous rehabilitation population. Rehabilitation Psychology, 54(4), 
422-431. 

Johnstone, B., Yoon, D. P., Cohen, D., Schopp, L. H., McCormack, G., Camp-
bell, J. e Smith, M. (2012), Relationships among spirituality, religious prac-
tices, personality factors, and health for five different faith traditions. Jour-
nal of Religion and Health, 51(4), 1017-1041. 

Koenig, H. G. (2009). Research on religion, spirituality, and mental health: A 
review. Canadian Journal of Psychiatry, 54(5), 283–291.

Koenig, H. G. e Cohen, H. J. (2002). The Link Between Religion and Health. 
New York Oxford University Press.

Koenig, H. G., McCullough, M. E. e Larson, D. B. (2001). Handbook of Reli-
gion and Health. New York: Oxford University Press.

Koenig, H. G., King, D. e Carson, V. B. (2012). Handbook of Religion and 
Health (2nd ed.). New York: Oxford University Press.

Lassi, S. e Mugnaini, D. (2015). Role of religion and spirituality on mental 
health and resilience: There is enough evidence. International Journal of 
Emergency Mental Health and Human Resilience, 17(3), 661–663.

Liégeois, A. (2014). Quality of life without spirituality? A theological reflec-
tion on the quality of life of persons with intellectual disabilities. Journal of 
Disability and Religion, 78(4), 303-317.

Liu, E. X., Carter, E. W., Boehm, T. L., Annandale, N. H. e Taylor, C. E. (2014). 
Intheir own words: The place of faith in the lives of young people with au-
tism and intellectual disability. Journal of Intellectual and Developmental 
Disability, 52(5), 388-404.

McEvoy, J., Machale, R. e Tierney, E. (2012). Concept of death and percep-
tions of bereavement in adults with intellectual disabilities. Journal of In-
tellectual Disability Research, 56(2), 191-203.

Mcintosh, D. e Spilka, B. (1990). Religion and physical health: The role of 
personal faith and control beliefs. Research in the Social Scientific Study of 
Religion, 2,167-194.

McNair, J. e Carter, E. W. (2010). Special issue: Inclusive Christian religious 
education (Part 1and 2). Journal of Religion, Disability and Health, 14, 221-
222.



46 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Moberg, D. O. (1971). Spiritual well-being: Background. Washington D. C.: 
University Press of America. 

Moberg, D. O. (1979). The development of social indicators of spiritual 
well-being for quality of life research: Prospects and problems. Sociological 
Analysis, 40, 11–26.

Moberg, D. O. e Brusek, P. M. (1978). Spiritual well-being: A neglected sub-
ject in quality of life research. Social Indicators Research, 5, 303–323.

Monod, S., Brennan, M., Rochat, E., Martin, E., Rochat, S. e Büla, C. J. 
(2011). Instruments measuring spirituality in clinical research: A systematic 
review. Journal of General Internal Medicine, 26(11), 1345–1357.

Moreira-Almeida, A., Sharma, A., van Rensburg, B. J., Verhagen, P. J. e Cook, 
C. C. H. (2016). WPA position statement on spirituality and religion in psy-
chiatry. World Psychiatry, 75(1), 87-88.

Musa, A. S. e Pevalin, D. J. (2012). An Arabic version of the spiritual 
well-being scale. International Journal for the Psychology of Religion, 22(2), 
119–134.

Newman, B. J. (2011). Autism and your church: Nurturing the spiritual 
growth of people with autism spectrum disorder (2nd ed.). Grand Rapids, 
(MI): Zondervan.

O’Brien, J. e O’Brien, C. L. (1997). Members of each other: Building com-
munity in company with people with disabilities. Toronto, (CA): Inclusion 
Press.

Paloutzian, R. F. e Ellison, C. W. (1982). Loneliness, spiritual well-being, and 
quality of life. Journal of Psychology and Theology, 10, 224–237.

Paloutzian, R. F., Buford, R. K. e Wildman, A. J. (2012). Spiritual well-being 
scale: Mental and physical health relationships. In M. R. Cobb, C. M. Pu-
chalski, & B. Rumbold (Eds.), Oxford textbook of spirituality in healthcare 
(pp. 353–358). Oxford: Oxford University Press.

Phillips, K. D., Mock, K. S., Bop, C. M., Dudgeon, W. A. e Hand, G. A. (2006). 
Spiritual well-being, sleep disturbance and mental and physical health 
status in HIV-infected individuals. Issues in Mental Health Nursing, 27, 
125–139.

Puchalski, C. M., Vitillo, R., Hull, S. K. e Reller, N. (2014). Improving the 
spiritual dimension of whole person care. Journal of Palliative Medicine, 17, 
642–656.



47M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Renwick, R., & Brown, I. (1996). The centre for health promotion’s concep-
tual approach to quality of life: Being, belonging, and becoming. In R. Ren-
wick, I. Brown e M. Nagler (Eds.), Quality of life and health promotion and 
rehabilitation: Conceptual approaches, issues and applications (pp. 75-86). 
London: Sage.

Rogers-Dulan, J. (1998). Religious connectedness among urban African 
American families who have a child with disabilities. Mental Retardation, 
36, 91-103.

Russell, A. J., Murphy, C. M., Wilson, E., Gillan, N., Brown, C., Robertson, D. 
M., et al. (2016). The mental health of individuals referred for assessment 
of autism spectrum disorder in adulthood: A clinic report. Autism, 20(5), 
623–627.

Scanlan, A. e Snyder, L. (2010). Rhythms of grace: Worship and faith forma-
tion for children and families with special needs. Nashville, TN: Morehouse 
Education Resources.

Schalock, R. L. e Verdugo, M. A. (2002). Handbook on Quality of Life for Hu-
man Service Practitioners. American Association on Mental Retardation.

Scuticchio, D. e Bertelli, M. O. (2015) La spiritualità come strumento di mi-
glioramento della qualità di vita delle persone con disabilità intellettiva. 
Disponibile da https://crea-sansebastiano.misericordia.firenze.it/it/artico-
lo/244
(u.a. 1/09/2025).

Selway, D.  Ashman, A. F. (1998). Disability, religion and health: A literature 
review in search of the spiritual dimensions of disability. Disability and So-
ciety, 73(3), 429-439.

Shu, B. C. (2009). Quality of life of family caregivers of children with au-
tism: The mother’s perspective. Autism, 73(1), 81-91.

SPRED (Special Religious Development) (2016). Disponibile da http://www.
spred.org.uk (u. a. 15/12/2025).

Stolberg, T. L. (2008). Attending to the spiritual through the teaching of sci-
ence: a study of preservice primary teachers’ attitudes. International Jour-
nal of Children’s Spirituality, 73, 71-180.

Swinton, J. (1997). Restoring the image: Spirituality, faith, and cognitive dis-
ability. Journal of Religion and Health, 56(1), 21-28.



48 M.O. Bertelli, A. Bianco, La qualità di vita nella disabilità e nella salute mentale - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Swinton, J. (1999). Reclaiming the soul: A spiritual perspective onforensic 
nursing. In A. Kettles & D. Robinson (Eds.), Forensic nursing and the multi-
disciplinarycare of the mentally disordered offender. London: Jessica Kingsley.

Swinton, J. (2001). Spirituality in mental health care: Rediscovering a for-
gotten dimension. London: Jessica Kingsley. 

Swinton, J. (2002). Spirituality and the lives of people with learning disabil-
ities. The Tizard Learning Disability Review, 7(4), 29-35.

Taylor, C., Carter, E. W., Annandale, N. H., Boehm, T. L. e Logeman, A. K. 
(2014). Welcoming people with developmental disabilities and their fami-
lies: Apractical guide for congregations. Vanderbilt: Kennedy Center.

Timmins, F., McCausland, D., Brennan, D., Sheerin, F., Luus, R., McCallion, 
P. e McCarron, M. (2024), A national cohort study of spiritual and religious 
practices of older people with intellectual disability. Journal of Intellectual 
Disabilities, 28(2), 533-548.

Unterrainer, H. F., Lewis, A. J. e Fink, A. (2014). Religious/spiritual well-be-
ing, personality and mental health: A review of results and conceptual is-
sues. Journal of Religion and Health, 53(2), 382-392

WHOQoL SRPB Group (2006). A cross-cultural study of spirituality, religion, 
and personal beliefs as components of quality of life. Social Science & 
Medicine, 62(6), 1486-1497.

Zhang, K. C. (2010). Spirituality and disabilities: Implications for special 
education. Journal of Intellectual and Developmental Disability, 48(4), 299-
302.



49F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualità: appunti per un dialogo tra antropologia, 
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

di Filiberti Antonio – Direttore Servizio di Psicologia ASL VCO e Fondazione Tera, Novara

angoscia di morte 
e spiritualità: appunti per
un dialogo tra antropologia,
psicoterapia e psicopatologia

Abstract
L’articolo indaga il dolore spirituale come componente essenziale ma spesso di-

menticata della sofferenza umana, in particolare nelle situazioni di malattia grave o 
terminale. Attraverso l’ascolto dei pazienti e l’osservazione clinica, l’autore mette in 
luce come la perdita di senso e di riferimenti valoriali possa intensificare il dolore e 
compromettere la qualità della vita. La riflessione propone una visione integrata della 
persona, in cui corpo, psiche e spirito sono parti inscindibili di un’unica esperienza. La 
spiritualità emerge così come spazio di significazione e risorsa per affrontare la malattia, 
restituendo all’esistenza una prospettiva di continuità e trascendenza. Il testo invita a 
riconoscere la dimensione spirituale come elemento necessario nei percorsi terapeutici 
e nei programmi di cura, ponendo l’accento sull’importanza della relazione empatica e 
sull’ascolto autentico di chi soffre.

Il dolore spirituale: questo sconosciuto 
Oggetto di questo articolo è la complessità del dolore. L’Organizzazione 

Mondiale della Sanità ci insegna che il dolore è un’esperienza multidimensionale, 
differenti aspetti possono concorrere a definirne l’intensità, quali quello somatico, 
psicologico, sociale e spirituale e che di questi aspetti l’ultimo è il più trascurato, 
soprattutto in ambito riabilitativo. In questo lavoro sosterrò che trascurare la 
sofferenza spirituale non è una buona idea. Ma c’è da chiedersi cosa fa davvero 
male: il corpo, la psiche o l’anima? Per rispondere a questa domanda si rifletterà in 
questo lavoro sul dolore sperimentato da una persona che soffre di una patologia 
organica grave (tumore) o che si trova in una condizione clinica di terminalità. 
In oncologia, il dolore è considerato il sintomo più stressante e prevalente, in 



50 F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualità: appunti per un dialogo tra antropologia, 
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

particolare nei pazienti in fase avanzata di malattia.  Si stima che il 70% dei pazienti 
oncologici provi un significativo dolore nel corso della malattia, come evidenziato 
da Kathleen Foley (1987), neurologa americana del Cancer Center di New York, 
pioniera nell’ambito della terapia del dolore oncologico.

Obbiettivo del lavoro e brevi note antropologiche
In questo articolo ci soffermeremo ad ascoltare ciò che ci giunge da coloro si 

trovano in condizioni cliniche complesse, se non disperate. È un ascolto che verrà 
iscritto in una cornice teorica che prevede l’adozione di un modello di mente e 
di persona compatibile con una visione antropologica che riconosce come tra i 
bisogni più profondi e veri dell’uomo vi sia quello di trascendenza. Seguendo la 
lezione antropologica, ogni essere umano possiede il potente desiderio di supporre 
che il mondo in cui vive abbia una sua logica, un senso che deve essere rivelato 
e scoperto, ma che per trovare senso alla vita c’è bisogno di un valore assoluto 
di riferimento (Malo, 2016, 2018). Esiste una tensione fondamentale verso la 
scoperta di senso della vita, verso l’assoluto, verso Dio (Vial, 2016). Rifiutando di 
conoscere Dio quale suo principio, l’uomo infrange il debito ordine in rapporto al 
suo fine ultimo e l’armonia in rapporto a se stesso, agli altri uomini e a tutta la 
creazione. Così l’uomo si trova diviso in se stesso (Gaudium et Spes, n.13) e la 
lezione antropologica è sintonica con quella psicopatologica, la quale ci insegna 
che quando l’uomo si trova in uno stato divisione di sé si trova in uno stato di 
grave sofferenza psichica. Il meccanismo psichico della scissione è tipico delle 
forme psicopatologiche gravi (psicosi). Il tentativo di far dialogare queste due 
visoni dell’uomo, quella psicologica e quella antropologica, troverà in questo 
testo degli esempi di concreta attuazione, casi clinici che ci permetteranno di fare 
alcune riflessioni sulla relazione che una persona, nelle condizioni cliniche sopra 
descritte, ha con la spiritualità e su come non si possa evitare di considerare le 
questioni spirituali nella costruzione di un programma di cura ritagliato sui bisogni 
più profondi dei sofferenti. 

Gli aspetti spirituali sono parte di un ordine della vita mentale di un essere 
umano. Il trovare risposte anche a questo dominio della nostra esistenza e agire 
di conseguenza è la chiave per prevenire patologie psichiche, scrive Vial (2015), 
sacerdote e psicologo; il contrario, aggiungerei, è causa di grave sofferenza che 
può esitare anche in richieste di eutanasia o di suicidio assistito. Due esempi 
fra i tanti presi dalla ricerca sul dolore: un’indagine realizzata dal dipartimento 
di geriatria della Mount Sinai School of Medicine di New York, coinvolgente un 
campione di medici nordamericani, riportava che il 47% dei loro pazienti avevano 
richiesto suicidio assistito o eutanasia perché divenuti incapaci di compensare la 
perdita di senso della vita (Meier, 1998); un’indagine svolta all’interno di medici 
italiani di cure palliative (SICP) rivelava che, dei 359 rispondenti, 139 avevano 
ricevuto richieste di eutanasia e 16 ammettevano di averla praticata almeno una 
volta (di Mola, 1996). Cecil Saunders (1988) artefice del movimento Hospice, che ha 
dato un’illuminante descrizione del dolore coniando il termine total pain, soleva 
dire che di fronte ad una richiesta di eutanasia o di suicidio assistito “qualcosa 
o qualcuno è venuto a mancare” e che questo qualcosa aveva a che fare con 
questioni inerenti alla spiritualità.     



51F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualità: appunti per un dialogo tra antropologia, 
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

La lezione della Salvifici doloris: basta ascoltare chi soffre 
Alcuni accenni presi dalla letteratura e dalla mia esperienza clinica. Il reverendo 

Handzo, consulente per la pastorale sanitaria al Cancer Center di New York, scrive di 
una madre che mentre assiste il figlio in fase terminale di malattia trova conforto “nel 
pensiero che Dio compenserà la loro sofferenza terrena”. Anche i famigliari degli ammalati 
soffrono e non certo fisicamente. Kearney, direttore medico di un hospice di Dublino 
e Mount, direttore del servizio di cure palliative al Royal Victoria Hospital di Montreal, 
riportano il caso di un giovane trentenne, che poco prima di morire aveva voluto sposare 
la sua fidanzata; questo ragazzo definiva l’ultimo anno trascorso come il più significativo 
della sua vita. Una mia giovane paziente, giunta al sesto mese di psicoterapia e alla 
metà del suo iter oncologico, a partire dalla malattia (tumore mammario) rivitalizzava la 
relazione con una religiosità che era appassita nella speranza che questa ritrovata vena 
spirituale le donasse la forza di comprendere sia l’esperienza da lei vissuta in prima 
persona, come malata oncologica, che quella che dovrebbe vivere qualora si ammalasse 
una persona a lei cara: “come potrei non impazzire se si ammalasse mio figlio...”.

La questione spirituale viene sempre più riconosciuta come rilevante nell’ambito 
delle cure palliative. Nell’Handbook of Psychiatry in Palliative Medicine (2000) il già citato 
capitolo di Kearney e Mount è dedicato al dolore spirituale e a quanto sia necessario 
considerare le tematiche spirituali nella medicina palliativa. Argomento che trova 
conferme in lavori clinici apparsi su diverse riviste mediche e infermieristiche, anche tra 
quelle considerate a elevato impact factor. Mi riferisco in particolare al lavoro di Paul 
Rousseau, medico del RTA Hospice di Phoenix, apparso sul Journal of Clincal Oncology 
nell’anno 2000. Non sorprende, vista l’unità della persona, che la sofferenza del fine 
vita non sia solo quella fisica e psicologica, ma anche quella spirituale (Vial, 2016). 
Certo vi è ancora timidezza nel riconoscere l’importanza della sofferenza spirituale. Gli 
autori del capitolo appena citato iniziano il loro lavoro chiedendosi se ha senso parlare 
di dolore spirituale in un manuale di psicopatologia per le cure palliative. In termini 
diagnostici, il dolore spirituale si manifesta attraverso una serie di sintomi psicosomatici 
e psicologici, condivisi con la depressione (per esempio sentimenti di non speranza, 
di perdita di valore), ma ha una sua specificità che deve essere riconosciuta. Aspetti 
peculiari del manifestarsi del dolore spirituale, come l’incapacità di donare senso 
all’esperienza vissuta, una crisi di fede o lo sviluppo di ideazioni persecutorie che 
esitano nel terrore di un’eterna dannazione, sconvolgono la qualità di vita, in particolare, 
quando di questa siamo chiamati ad affrontarne l’ultima fase. Nella Salvifici Doloris n. 
5, Giovanni Paolo II ci insegna che l’uomo soffre in modi diversi e che il terreno della 
sofferenza umana è pluridimensionale, è qualcosa di più ampio della malattia. Il Santo 
Padre, differenziando tra sofferenza fisica e morale, scrive che la sofferenza morale, 
che è dolore dell’anima, non va identificata con quella psichica, che a sua volta può 
accompagnare sia la sofferenza morale che quella fisica. Questo punto dell’enciclica 
che parla del dolore dell’anima si conclude sottolineando che la vastità e la complessità 
della sofferenza morale non è certamente minore di quella fisica e al tempo stesso essa 
sembra meno identificata e meno raggiungibile dalla terapia. In una ricerca fatta presso 
il servizio oncologico dell’ospedale nel quale lavoro, abbiamo chiesto a 87 pazienti in 
fase avanzata di malattia e in trattamento chemioterapico quanto dolore avessero al 
momento dell’indagine e cosa li facesse soffrire in quel momento, se stessero provando 
dolore somatico, sociale o psicologico esistenziale (riuscire a dare senso alla vita che 



52 F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualità: appunti per un dialogo tra antropologia, 
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

stai vivendo). Da questa indagine emergeva quanto possono essere significative le 
dimensioni psicologica e spirituale del dolore, e la necessità di avere opportunità di 
ricevere sostegno in quest’ambito (Filiberti, 2011).

Accogliendo la lezione della Salvifici Doloris, imprescindibile nell’organizzazione di 
un programma assistenziale per il malato grave è vedere nella malattia un complesso 
fenomeno biopsicosociale che coinvolge la persona nella sua totalità, quindi anche 
nella spiritualità. In termini clinico-scientifici quest’ultima affermazione pone problemi 
di natura metodologica. Intanto, come afferma Yalom (1983), psichiatra della Stanford 
University, leader della psicoterapia esistenziale, in alcuni domini della vita umana, e 
la spiritualità è tra questi, la conoscenza, non potendo che essere intuitiva, si pone 
lontana dal modello biologico e della medicina basata sulle prove di evidenza, ovvero 
dai modelli che qualificano l’efficacia e l’efficienza di un programma clinico. Inoltre, 
occorre aggiungere che gli operatori sanitari posseggono un linguaggio condiviso che 
consente loro di comprendersi quando parlano di dolore somatico, psicologico e sociale. 
Il terreno del dolore mentale e somatico ci è familiare, ma l’addentrarsi nei domini 
del dolore spirituale ci lascia spesso impotenti anche da un punto di vista linguistico, 
perché ci rendiamo conto di quanto sia difficile trovare parole che non siano ostacolo, 
ma veicolo di comunicazione sia tra operatori che tra operatore e paziente. La spiritualità 
più che con la conoscenza razionale ha a che fare con l’esperienza. È l’esperienza 
umana dell’incontro con l’altro che soffre che rivela la forza dei bisogni spirituali e la 
necessità che questi vengano riconosciuti ed accolti in un programma di cura. Basta 
ascoltare chi soffre. Alyson Moadel (1999), ricercatrice del dipartimento di epidemiologia 
dell’Albert Einstein College of Medicine di New York, in un’indagine valutante i bisogni di 
248 pazienti oncologici della città di New York, evidenziava che il 51% di loro dichiarava 
di sentire come impellente il bisogno di essere aiutati a fronteggiare una soverchiante 
paura, il 41% desiderava ritrovare un senso di speranza, il 43% pace per la loro mente, 
il 39% di poter avere risposte ai loro quesiti spirituali. Emblematicamente ricordo due 
studi realizzati con pazienti oncologici di società secolarizzate come quella norvegese 
(Risberg e Wist, 1996) e svedese (Strang, 2001) che riferivano il lamento dei pazienti e 
loro famigliari per la mancata attenzione riservata, all’interno del programma di cura, 
alla dimensione spirituale della sofferenza. Questi programmi clinici deludono pazienti e 
famiglie, perché si fermano all’evidenza fenomenica di pazienti che possono apparire, e 
clinicamente sono, depressi e confusi. Cogliere solo questa dimensione della sofferenza 
è riduttivo e fonte di sconforto per l’ammalato, il quale talvolta tenta di descrivere il 
suo stato d’animo dicendo frasi come “è che non capisco perché devo vivere questo”. A 
mio avviso, queste parole devono suonare come monito lanciato al terapeuta, in primis 
in quanto persona che, non sentendo la necessità di differire le due sofferenze, rischia 
di psichiatrizzare un disagio esistenziale vedendone solo le sue componenti medico-
psicologiche, non cogliendo ciò che realmente destruttura la mente di chi ha davanti, 
in quel momento della sua esistenza: l’incapacità di andare al di là di quello che gli 
appare essere solo un destino crudele.  Mai come in queste situazioni umane vale quanto 
scritto da Trevi (1993), ripreso con parole mie, sulla funzione dello psicoterapeuta e sulla 
relazione tra empatia e psicoterapia: nulla può fare lo psicoterapeuta se non esperire 
una profonda umanità per il paziente. Rimando alla lettura dello splendido libro la Mort 
Intime di Marie de Hennezell – di cui esiste una versione italiana, La morte Amica – per 
meglio comprendere il senso di questa ultima frase.



53F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualità: appunti per un dialogo tra antropologia, 
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Qualità di vita e Spiritualità: Silvio, Alexia e altri
Esiste una vasta letteratura sulla relazione qualità di vita e spiritualità (Filiberti, 

2025). Qui voglio ricordare uno studio realizzato da Feher e Maly (1999) del dipartimento 
di Medicina della famiglia della UCLA University. Obbiettivo di questo studio era quello 
di esaminare le strategie di adattamento tra donne anziane, over 65, a cui era stato 
diagnosticato un tumore al seno. La conclusione di questo lavoro era che la fede religiosa 
ha fornito il supporto emotivo per affrontare il cancro al seno e per dare un senso alla 
propria vita quotidiana durante l’esperienza di malattia. Una donna parte del gruppo 
di studio ha affermato: “La spiritualità ti dà la forza e la sicurezza che ce la puoi fare a 
fronteggiare le cose di ogni giorno”. Sono parole di una paziente di 68 anni, che nella 
loro semplicità e saggezza indicano quanto l’accedere ad una visione spirituale della vita 
permetta di mantenere un senso coeso di sé davanti a situazioni minaccianti la stessa 
sopravvivenza. Anzi, una malattia come il cancro, che le indagini psico-epidemiologiche 
indicano essere un evento potenzialmente traumatico per lo scatenamento di complicanze 
psicopatologiche, per colui che può e vuole accedere alla propria dimensione spirituale, 
può divenire fonte da cui trarre forza per arricchire la propria esistenza. Gli esempi 
da me riferiti sono utilizzazioni “semplici” che forse non sono l’esito di un percorso 
psicologico individuativo, ma che svelano un bisogno di affidarsi o di riferirsi a qualcuno 
sentito come una presenza capace di significare gli eventi della vita, in particolare se 
tragici. Un esempio: una ragazza, colpita da tumore osseo che richiederà un intervento 
altamente demolitivo (disarticolazione scapolo omerale), mi racconta come le è stata 
comunicata la diagnosi; il padre la raggiunge in chiesa e lì, in quel luogo sacro, le parla 
della chirurgia che dovrà subire (Filiberti, 1990). 

Il dolore può avere valenza ontologica, essere via per crescere nella coscienza di sé; 
dolore che diviene così costitutivo della stessa vita umana e segno della sua autenticità. 
È essenziale alla natura dell’uomo (ci insegna Giovanni Paolo II nella Salfivici Doloris n.2). 
E che la spiritualità possa arricchire la vita attraverso il dolore è esperienza insegnata da 
molti adulti, come raccontato dai casi clinici citati, così come da una ricca letteratura; ma 
che questo insegnamento non abbia età è cosa forse meno nota. A tal riguardo, ricordo 
il lavoro che don Antonio Bellezza-Prinsi (1986) ha scritto in ricordo di Silvio Dissegna, 
un gigante di 12 anni, gigante per come ha affrontato la malattia (tumore osseo) e il 
fine vita segnato da dolore, con coraggio e serenità, e il lavoro che don Miguel Monge, 
medico e cappellano della clinica universitaria di Navarra (1993), ha scritto per ricordare 
Alexia, una ragazza che morirà poco più che 15enne dopo un percorso clinico oncologico 
invasivo e inficiante la qualità della vita. Voglio solo ricordare che, in considerazione 
dell’eroicità con cui Alexia e Silvio hanno affrontato la malattia, è stata aperta una causa 
di beatificazione.

Queste riflessioni antropologiche, che si fondano su testimonianze di persone che nella 
malattia hanno ritrovato o mantenuto un attaccamento alla spiritualità, sono sintoniche 
con quanto viene ipotizzato all’interno della psicologia del profondo. Hillman (1972) 
sostiene che l’esperienza della morte è auspicabile se vogliamo confrontarci con le parti 
più oscure e distruttive della nostra psiche, in un lavoro che è si faticoso e doloroso ma 
anche rigenerativo, perché ci rende capaci di dare un senso ad eventi che prima erano 
percepiti solo come dolorosi e persecutori. Druss (1996), uno psicoanalista americano, 
emblematicamente riferisce di una sua paziente narcisista affetta da linfoma, che a partire 
dalla esperienza catastrofica della malattia chiede aiuto psicoterapico per non sentirsi 



54 F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualità: appunti per un dialogo tra antropologia, 
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

sola nella ricerca di una nuova relazione con sé e con gli altri. Le ferite corporee, dovute 
alla malattia e alle terapie, e quelle psichiche, conseguenza dell’improvvisa scoperta 
della fragilità dell’esistere, avevano minato in modo definitivo l’edificio narcisistico della 
sua personalità e reso inefficaci le antiche certezze dell’Io, nonché gli antichi valori, a 
dare senso e guida alla sua attuale vita. Questa paziente trovandosi nell’impossibilità 
di vivere e pensare come aveva sempre vissuto e pensato, colmava questa perdita 
trovando all’interno di una relazione con l’altro (in questo caso uno psicoterapeuta) 
altri modi di pensiero e altri valori non più orientati all’estetica, ma capaci di lastricare 
vie significanti nell’esperienza vissuta. Per questa donna era divenuto rilevante, più che 
guardare nell’armadio all’affannosa ricerca di quale vestito indossare, volgere lo sguardo 
verso l’armadio interno (la mente - l’anima) per vedere se questo era fornito di vestiti 
(valori) che permettessero di mantenere viva non la capacità di apparire e sedurre, ma 
quella di pensare e significare ciò che stava esperendo. 

È una via, quella della spiritualità, che molti ammalati imparano a percorrere attraverso 
il loro personale calvario; per queste persone il dolore vissuto diviene via maestra per 
arricchire in senso spirituale e psicologico la loro vita. Una mia paziente di 36 anni, Emma, 
che chiede aiuto durante il trattamento chemioterapico post-mastectomia, raccontava 
di come pensasse al vuoto, di come se ne sentisse sedotta e di come si sentisse, in 
quei momenti, un esempio di unicità solitaria, perché mentre anelava al nulla (suicidio 
per defenestrazione) non aveva più memoria né cognitiva né affettiva neanche della 
persona a lei più cara, il figlio. Era una paziente che fantasticava di liberarsi dal dolore 
di vivere una vita non più percepita come degna di essere vissuta, lanciandosi dalla 
finestra della propria abitazione (Filiberti, 2002). Perseguitata da forti istanze super 
egoiche, solo grazie alla sofferenza che l’affligge, percepita come un prezzo che allenta 
la morsa della colpa, questa donna trovava la forza per chiedere un aiuto psicologico, 
che prima di ammalarsi desiderava ma che, al contempo, riteneva di non meritare. 
Una concretizzazione delle sue fantasie super-egoiche era il non poter entrare in una 
chiesa, perché si sentiva osservata in modo severo e persecutorio dalle figure raffiguranti 
personaggi sacri, vissute come presenze inquietanti e condannanti. Attraverso un percorso 
psicoterapico, durato circa tre anni, durante il quale è stato possibile rivisitare la sua 
esistenza in un tentativo di dare senso ad antichi (violenze fisiche e sessuali subite) 
e attuali traumi (il tumore), questa donna riprendeva la possibilità di aprirsi in modo 
sereno anche ai temi spirituali, cosa che concretamente era provata dal poter tornare a 
frequentare quei luoghi (le chiese) che non le apparivano più come scuri e persecutori, 
ma accoglienti e stimolanti un dialogo introspettivo (vita interiore) con l’esperienza di 
dolore che stava vivendo. La nuova relazione con gli aspetti intrinseci ed estrinseci della 
religiosità consentiva a questa paziente di integrare nella propria biografia gli eventi 
tragici vissuti, attuali e passati. La malattia, come nella testimonianza clinica prima 
ricordata, si rivelava una possibilità di cambiamento, dopo essere stata vissuta come 
un’ulteriore catastrofe paralizzante una già difficile vita affettiva. 

La spiritualità e l’altro: sul valore della relazione 
L’accedere alla spiritualità si pone come via opportuna per poter integrare nella 

propria biografia, eventi destrutturanti la mente, non integrabili nel sé; eventi al di là 
della pensabilità. Ma anche la spiritualità si configura come una questione relazionale 
e quindi richiedente la presenza dell’altro. Giovanni Paolo II, nella Evangelium Vitae 



55F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualità: appunti per un dialogo tra antropologia, 
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

n.67, ricorda che proprio perché l’uomo nel confronto estremo con la morte può essere 
tentato di ripiegarsi nella disperazione e quasi ad annientarsi in essa, necessita della 
presenza di un altro che lo sostenga e non lo lasci solo nella prova suprema della sua 
esistenza. Freud (1914) afferma che colui che soffre di una patologia organica grave 
cerca rifugio psichico rannicchiandosi in uno stato narcisistico. Ma a differenza di Freud, 
Giovanni Paolo II non si limita a descrivere il ripiegamento su di sé; offre infatti anche una 
speranza e ci insegna che nella disperazione è viva una richiesta di aiuto, di compagnia 
e sostegno per continuare a sperare nella prova, prova che, come ci ricorda il Concilio 
Vaticano II, è grande perché in faccia alla morte l’enigma della condizione umana diventa 
sommo (Gaudium et Spes, n.18). Giovanni Paolo II (Salvifici Doloris n. 24 e 26) insegna al 
sofferente a volgere lo sguardo verso Gesù crocifisso e risorto, nella speranza di cogliere 
la verità sul carattere creativo del dolore, anche di quello più estremo; questo sguardo 
permetterebbe all’uomo non solo di scoprire il senso salvifico della sofferenza ma anche 
di trovare nella sofferenza il senso di tutta la propria vita e vocazione personale. Esiziale, 
però, è il non lasciare soli, abbandonati a se stesse le persone in questa fase tragica ma 
vitale della loro esistenza. Un esempio illustre rivela quanto il dolore e la disperazione 
innescati dal prendere coscienza della caducità della vita necessitino di una presenza 
significativa in relazione alla volontà di fare un cammino spirituale e di come sia possibile 
scoprire il senso e la vocazione personale della propria esistenza. Mitterand, ormai 
morente, rivelava di aver sentito il bisogno di un incontro significativo (nel suo caso 
l’altro fu Jean Guitton, filosofo cattolico), che lo accompagnasse a superare il senso di 
assurdità della vita che lo affliggeva. Non si conosce realmente cosa accadde tra i due: 
Guitton non lo ha mai rivelato, ma al tramonto della sua esistenza, Mitterand scriveva, 
nella Prefazione al bel libro di Marie de Hennezel, La mort intime (1995), che la morte 
gli appariva come una possibilità per divenire ciò che era destinato a diventare; la morte 
descritta da un morente come possibile compimento di sé. Marie de Hennezel, che ha 
lavorato come psicologa clinica nell’unità di cure palliative nell’ospedale universitario di 
Parigi, nel libro appena ricordato, descrive i miracoli: la psicologa francese usa questo 
termine, riferendosi all’intensità della relazione che aveva con persone da lei assistite 
mentre si avvicinavano alla morte. Le testimonianze ricordate nella La mort intime ci 
insegnano quanto l’uomo in ogni fase del suo ciclo di vita sia orientato a ricercare 
l’altro e quanto siano vere le parole di Giovanni Paolo II ricordate all’inizio di questa 
sezione. Il bisogno dell’altro è un’eredità filogenetica, eredità che ci ha dotato di sistemi 
motivazionali che ci stimolano a instaurare relazioni di attaccamento in ogni fase della 
nostra vita; è un bisogno che diventa ancor più drammaticamente vero nell’ultima fase 
dalla nostra esistenza. 

Spiritualità e rabbia: la paziente che non voleva curarsi e Sant’Agostino
Ma non sempre la spiritualità è luogo di conforto; talvolta la rabbia e l’angoscia per il 

dolore fisico e mentale provato possono spingere a sfidare i propri contenuti di fede, che 
vengono così a perdere la funzione di facilitatori di coping, di promotori del funzionamento 
simbolico e di regolatori delle tensioni interne. Il lavoro psicoterapico con pazienti gravi 
in senso somatico diviene un privilegiato vertice di osservazione per riflettere su come 
la relazione con la dimensione spirituale della mente possa essere inquinata dalle nostre 
ferite psichiche e su quanto questo “inquinamento” ci renda incapaci di affrontare e 
significare eventi che richiedono l’attivazione di elevate capacità di coping. 



56 F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualità: appunti per un dialogo tra antropologia, 
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Una mia paziente, ospedalizzata in un importante istituto oncologico, riferiva frequenti 
minacce di suicidio e di rifiuto dei trattamenti, dopo la comunicazione della diagnosi di 
carcinoma mammario. Per questa donna, poco più che quarantenne, che nel passato 
si era impegnata in attività di elevato significato sociale (assistenza agli infermi) e che 
ispirava la sua vita a norme religiose (religiosità esplicita), la malattia si configurava 
come una punizione non meritata, che portava con sé un momentaneo abbandono dei 
valori e degli ideali fondanti fin lì la sua esistenza. L’ideazione suicidale, che prima della 
malattia era fantasia ascritta al male, si trasfigurava in una forma di rivalsa e vendetta 
per il “tradimento” subito. Prigioniera di una rabbia rivendicativa che la incistava in 
un narcisismo maligno e distruttivo, questa donna sintetizzava il suo dolore e il suo 
smarrimento coltivando un’ideazione che ella stessa percepiva come una sfida carica di 
aggressività diretta verso Colui che avrebbe dovuto proteggerla. Il lavoro psicoterapico, 
si focalizzava anche sulla relazione aggressiva con la spiritualità e come tale si orientava 
a depurarne l’uso dalle ansie persecutorie e rivendicative in essa proiettate. Già durante 
il lavoro clinico, richiedente un numero limitato di incontri, la paziente superava le 
sue intenzioni suicide, diveniva collaborante con gli oncologi e, una volta dimessa, 
riprendeva il cammino spirituale interrotto verso quella che per noi cattolici è la verità 
con l’aiuto di un sacerdote, avvalendosi anche di una consulenza psichiatrica per gestire 
l’ansia che comunque permaneva. Ecco un esempio di integrazione e non confusione 
tra lavoro clinico e assistenza spirituale. Chi lavora con persone che devono far fronte a 
una malattia che rende l’uomo consapevole della sua mortalità, sa che il dolore per la 
perdita della propria vita o di quella di una persona cara può generare un grande senso 
di ribellione e rabbia (Kubler Ross, 1970), che talvolta si estende ai valori più profondi 
ispiranti l’esistenza. Ed ancora le riflessioni psicologiche e quelle antropologiche si 
incontrano. Nel libro IV delle Confessioni, Agostino rivela che il lutto per la perdita di 
un amico l’aveva lasciato preda di un’inconsolabile angoscia di solitudine e di rabbioso 
disgusto per tutto ciò che prima era stato con lui condiviso. Questa confessione, che 
testimonia la profonda umanità del turbamento anche astioso legato al mistero della 
morte, indica quanto la disperazione possa indurci a “colorare”, come nella paziente 
da me ricordata, i nostri aneliti spirituali con le ferite legate alle vicende personali, così 
che essi non giungano ad offrire quel conforto che in loro auspichiamo trovare. Agostino 
scriveva che nemmeno il riferirsi a Dio placava l’angoscia della sua anima. Tornando 
alla Gaudium et Spes, se non riesce a superare questa rabbia verso Colui che è garante 
del valore assoluto di riferimento, l’uomo rimane diviso in se stesso e prigioniero di 
questo tormentoso enigma che è la sofferenza umana. Uno degli obbiettivi più alti del 
lavoro psicosociale con il malato gravissimo, in sintonia con un percorso di assistenza 
spirituale, è quello di ricondurre questo senso di disperazione a livelli più pensabili 
e significabili per la mente; cosa che talvolta è possibile, come testimoniano, al di là 
dei casi clinici da me ricordati, autori che hanno accumulato una lunga esperienza di 
lavoro psicoterapico o più in generale clinico psicosociale con questo tipo di sofferenza.

Nota conclusiva
La ricerca di senso è una via difficile da percorrere, ma non provare a percorrerla ha 

conseguenze tragiche. Lucio Pinkus (2002), psicologo e monaco, ci ricorda che, poiché 
la spiritualità inerisce a ciò che di più profondo vi è in noi, ne consegue che il dolore 
spirituale lascia un senso di alienazione in ciò che sentiamo più vero in noi stessi. Il 



57F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualità: appunti per un dialogo tra antropologia, 
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

disconoscere quest’ultima problematica può significare per la persona che soffre sentirsi 
abbandonato in una condizione di sofferenza che può provocare dubbi e conflitti sulla 
propria visione del mondo, che diventano tanto più laceranti proprio perché coinvolgenti 
la fede religiosa, in quanto la portano a percepire il dolore vissuto solo come un segno 
di un destino assurdamente crudele e beffardo. 

Vorrei concludere questo lavoro ricordando le parole di una giovane donna morente 
per tumore: “così come molti sono nati prima di me, molti moriranno dopo di me...” 
(Norton, 1965). Questa era una paziente, poco più che trentenne, per la quale era stato 
richiesto un intervento di liaison a causa di un profondo stato depressivo stigmatizzato 
da manifesti pensieri suicidi descritti, da lei stessa, come liberatori della sofferenza 
psichica e fisica dovuta alla progressione di malattia, progressione che tra gli altri impe-
dimenti causava momentanei episodi di cecità. Queste parole suggeriscono che, anche 
davanti all’evento più estremo, la persona umana può giungere a percepire un senso 
di universalità e trascendenza. Il sentirsi parte di una storia che si attualizza anche 
attraverso noi e che continua al di là di noi, aiuta colui che soffre a trovare la forza di 
rendere pensabile a sé ed agli altri l’esperienza che sta vivendo, perché sente che la 
propria esistenza è parte di una appartenenza universale che lega la singola biografia 
alla storia umana. Questo senso di universalità porta a una concezione unificatrice 
della vita, alla comprensione della finalità e del significato dell’esistenza, che permette 
di raggiungere un senso di armonia nell’esperienza che stiamo vivendo, anche la più 
difficile e tragica, come i casi ricordati in questo lavoro testimoniano. Aiutare a sentirsi 
parte di una vicenda cosmica, che è poi il senso di appartenere alla storia umana, aiuta 
a trovare risposta alle domande ultime ricordate all’inizio di questo lavoro. Il non tro-
vare una risposta alla domanda ultima sul senso del morire e del soffrire lascia l’uomo 
schiavo dell’angoscia, costringendolo in una claustrofobica disperazione della quale 
Borgna (2002) ci offre una descrizione magistrale ricorrendo ai Dialogues des Carmelités 
di Georges Bernanos. Lo scrittore fa dire alla priora morente, assistita da una consorella: 
“sono sola madre, assolutamente sola senza alcuna consolazione... Dio stesso si è fatto 
un’ombra… Ho meditato sulla morte ogni giorno della mia vita e questo non mi serve a 
nulla... l’angoscia aderisce alla mia pelle come una maschera di cera...”.    



58 F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualità: appunti per un dialogo tra antropologia, 
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Bibliografia

Agostino (2021). Confessioni, Libro IV, a cura di Pier Paolo Ottonello e Pietro 
Suozzo. Milano: Ares editore.

Bellezza-Prinsi, A. (1986). Silvio, ovvero morire di cancro a 12 anni (1967-
1979). Chieri: Tip. Bigliardi.

Borgna, E. (2002). L’angoscia della morte. In L. Pinkus e A. Filiberti (Eds.), La 
qualità della morte. Milano: Franco Angeli.

Concilio Vaticano II (1965). Gaudium et spes. Disponibile da: https://
www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html (u. a. 15/10/2025).

de Hennezel, M. (1995). La mort intime. Paris: Editions Robert Laffont.

Di Mola, G., Borsellino, P., Brunelli, C., et al. (1996) Attitudes toward eutha-
nasia of physician members of the Italian Society for Palliative Care. Annals 
of Oncology, 7, 907-911.

Druss, R. (1996). Psychotherapy of a patient with a serious intercurrent medi-
cal illness (cancer). The Journal of the American Psychoanalytic Association, 
16, 459-472.

Feher, S. e Maly, R. (1999). Coping with breast cancer in later life: the role of 
religious faith. Psycho-Oncology, 8, 408-416.

Filiberti, A. et al. (1990) Argomenti di psico-oncologia: la risposta psicosociale 
alla amputazione degli arti. Rivista Italiana di Psico-Oncologia, 3, 21-31.

Filiberti, A. (2002). Quando il nulla seduce. Il desiderio di morte nell’immi-
nenza della morte. In L. Pinkus e A. Filiberti (Eds.), La qualità della morte. 
Milano: Franco Angeli.

Filiberti, A. et al. (2011). La complessità dell’esperienza dolorosa. Indagine 
in un campione di pazienti oncologici in fase avanzata di malattia. Rivista 
Italiana Cure Palliative, 1, 8-16.

Filiberti, A. e Rossi, E. (2025). Qualità di vita, coping e spiritualità in oncologia. 
Spiritualità e Qualità di vita, 19, 19-37.

Foley, K. M. e Intrussi, C. E. (1987). Analgesic drug therapy in cancer pain: 
principles and practice. In R. Payne e K. M. Foley (Eds.) Cancer Pain. Phila-
delphia: W.B. Saunders, pp. 207-232.

Frankl, V. E. (2022 [1946]). Sul senso della vita. Milano: Oscar Spiritualità.

Freud, S. (1914). Introduzione al narcisismo. Torino: Bollati Boringhieri.

Giovanni Paolo II (2004). Dolentium Hominum, n. 55, anno XX.

Giovanni Paolo II (1984). Salvifici Doloris. Disponibile da: https://www.
vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_letters/1984/documents/hf_jp-
ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html (u. a. 16/10/2025).



59F. Antonio, Angoscia di morte e spiritualità: appunti per un dialogo tra antropologia, 
psicoterapia e psicopatologia - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Handzo, G. (1987). Psychological stress on clergy. In J. Holland, J. Rowland 
(Eds.), Handbook of Psycho-Oncology. New York: Oxford University Press, pp. 
683-688. 

Hillman, J. (1972). Il suicidio e l’anima. Roma: Astrolabio.

Kearney, M. e Mount, B. (2000). Spiritual care of the dying patient. In: H. 
Chochinow e W. Breitbart (Eds.), Handbook of Psychiatry in Palliative Care. 
New York: Oxford University Press, pp. 357-373.

Kubler Ross, E. (1970). La morte e il morire. Assisi: Cittadella.

Malo, A. (2013). Uscire dall’io. Intenzione paradossa, deflessione, alterità. 
Relazione presentata alla Giornata di studio: Il pensiero metafisico - antropolo-
gico nell’orizzonte della filosofia contemporanea. Roma, PUSC, 10 aprile 2013.

Malo, A. (2016). Perdono e conversione. La trasformazione delle persone nelle 
loro relazioni. Forum, 2, 21-33.

Malo, A. (2018). Antropologia del perdono. Roma: EDUSC.

Meier, D., Emmons, C., Wallerstein, S. et al. (1998). A national survey of 
physician-assisted suicide and euthanasia in the United States, New England 
Journal of Medicine, 338, 1193-1201.

Moadel, A. et al. (1999). Seeking meaning and hope, self-reported spiritual 
and existential needs among an ethnically diverse cancer population. Psy-
chooncology, 8, 378-385. 

Monge, M. (1993). Alexia (1971-1989). Milano: Ares Edizioni. 

Norton, J. (1965). Treatment of a dying patient. Psychoanalytic Study of the 
Child, 18, 541-560.

Pinkus, L. (2002). L’accompagnamento spirituale di chi muore. In: L. Pinkus e 
A. Filiberti (Eds.), La qualità della morte. Milano: Franco Angeli.

Risberg, T. e Wist, E. (1996). Spiritual healing among Norwegian hospitalized 
cancer patients and patients religious needs and preferences of pastoral 
services. European Journal of Cancer, 32, 274-281.

Rousseau, P. (2000). Spirituality and the dying patient, Journal of Clinical 
Onconlogy,18, 200-202.

Saunders, S. (1988). Spiritual pain. Journal of Palliative Care, 4, 29-34.  

Strang, S., Strang, P. e Ternestedt, B. (2001). Existential support in brain tumour 
patients and their spouses. Support Care Cancer, 9, 625-653.  

Trevi, M. (1993). Il lavoro psicoterapeutico. Napoli: Theoria.

Vial, W. (2015). Psicologia e vita cristiana. Roma: Edizioni PUSC.

Vial, W. (2016). Le dinamiche spirituali della conversione: tra consapevolezza 
e grazia. Forum, 2, 35-45.

Yalom, Y. (1983). Existential psychotherapy. New York: Basic Books. 





61A. Guaita, E. Rolandi, É possibile invecchiare bene: gli anziani resilienti - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

di Antonio Guaita, Elena Rolandi – Fondazione Golgi Cenci, Abbiategrasso (MI)

è possibile invecchiare bene:
gli anziani resilienti

Abstract
Nel mondo degli antichi Greci gli dei erano immortali ed esenti dalla vecchiaia, ma 

i tentativi dell’uomo per eguagliarli erano destinati all’insuccesso. L’articolo vuole ri-
spondere al quesito se possiamo arrivare a separare longevità e decadenza funzionale.

In particolare, analizzando un ampio gruppo di persone seguite dai 70 a oltre 80 anni, 
si è osservato che alcuni arrivano a questa età in buone condizioni fisiche e psichiche, 
altri no. Basandosi su questo studio gli autori rispondono ad altre due domande di 
ricerca: queste persone sono così perché hanno avuto meno eventi stressanti o perché 
sono “resilienti”, cioè hanno superato meglio gli eventi? E se è così, quali sono i fattori 
che hanno influenzato positivamente la qualità funzionale del loro invecchiamento? I 
dati raccolti hanno permesso di dare risposte fondate a questi quesiti. Le persone che 
invecchiano bene non sono state risparmiate dalla vita, hanno avuto lo stesso livello di 
eventi stressanti degli altri, ma li hanno superati meglio, disponendo di tre “riserve”: 
riserva cognitiva, riserva fisica e riserva affettiva. Inoltre si dimostra come anche dopo 
gli ottanta anni resta importante l’influenza dell’ambiente famigliare di crescita, ma 
anche lo stile di vita adottato in vecchiaia.

Eos e Titone
Eos, l’Aurora, sorella di Elios, il Sole, si innamorò di un mortale, Titone, e come re-

galo di nozze chiese a Zeus per il suo sposo l’immortalità. Zeus la concesse, ma Eos si 
scordò di chiederne anche l’eterna giovinezza. Così regalò di fatto al suo amato l’eterna 



62 A. Guaita, E. Rolandi, É possibile invecchiare bene: gli anziani resilienti - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

vecchiaia, fino alla decrepitezza, rendendogli la vita che gli aveva regalato insopporta-
bile; per liberarlo, Eos lo trasformò in cicala. Nel mondo degli antichi Greci la longevità 
era associata alla decadenza, ma solo per gli uomini: gli dei erano immortali ed esenti 
dalla decrepitezza. I tentativi dell’uomo per eguagliarli sono destinati all’insuccesso.

Possiamo noi arrivare a separare lunga vita e decadenza funzionale? Possiamo chie-
dere di invecchiare senza perdere capacità vitali fisiche e psichiche?

Non è necessario affidare le nostre speranze ad ipotetiche future tecnologie biologiche, 
manipolazioni genetiche, cellule staminali e quant’altro sta accendendo, solo in parte 
giustamente, le fantasie della nostra epoca. Anche capire quali sono i comportamenti 
“salutari” che possono aiutare tutti o quasi a vivere e ad invecchiare meglio può oggi 
regalarci se non l’eterna giovinezza una buona vecchiaia, fondandosi su una interessante 
base di dati scientifici.

In questi ultimi decenni abbiamo guadagnato indubbiamente anni di vita., quasi 
20 anni di aspettativa di vita alla nascita dal 1951 al 2023, passando da 64 a 83,1 anni 
(81,1 per i maschi e 85 per le donne) secondo i dati ISTAT.

Ma, si sono guadagnati anni in buona salute o anni di malattia e non autosufficienza?   
I dati dimostrano che sono aumentati gli anni di vita attiva, ma sono ben 11 gli 

anni di vita anziana da passare in condizione di malattia e disabilità, in Italia (Gar-
many e Terzic, 2024). È aumentata talmente l’aspettativa di vita che sono aumentate 
entrambe le condizioni, quella buona e quella cattiva. Dunque il bisogno, nonostante 
il miglioramento, non è affatto diminuito, si è solo spostato di età e con numeri in 
grande aumento.

La salute è un bene a lungo termine: invecchiare bene
La salute è un “bene a lungo termine” e mantenerla è un importante obiettivo 

individuale e sociale. Nella letteratura scientifica il concetto di “buon invecchiamento” 
ha avuto diverse definizioni. Una definizione ampia e globale è quella, formulata da 
Rowe e Kahn nel 1987, di “invecchiamento di successo”, distinto da quello “normale” 
perché privo di malattie e disabilità e con mantenimento della partecipazione alla vita 
sociale, quale conseguenza di molti fattori soprattutto individuali (Rowe e Kahn, 1987). 
Questa definizione tendeva a non considerare il contesto storico sociale e gli eventi 
della vita, per cui di recente è stata proposta un’altra visione del “buon invecchia-
mento”, legato non tanto al successo, quanto alla capacità di affrontare i casi della 
vita uscendone nel modo migliore. È il concetto di “anziano resiliente”, di “resilienza” 
definita dall’American Psychological Association come “il processo e il risultato di un 
adattamento riuscito a esperienze di vita difficili o impegnative, in particolare attra-
verso la flessibilità mentale, emotiva e comportamentale e l’adattamento alle richieste 
esterne e interne” (APA Dictionary of Psychology). A livello individuale, la resilienza 
può essere vista come la capacità di affrontare e adattarsi a eventi avversi, malattie 
e situazioni stressanti. Pertanto, per valutare la resilienza, è necessario considerare 
almeno due fattori principali: la presenza di un fattore di stress e una risposta/adat-
tamento positiva (Arenaza-Urquijo e Vemuri, 2018).

La ricerca e lo studio dei fattori che favoriscono l’invecchiamento “resiliente” 
possono fornire utilissime indicazioni in questo senso.



63A. Guaita, E. Rolandi, É possibile invecchiare bene: gli anziani resilienti - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Chi sono gli anziani che invecchiano bene: sono stati risparmiati dalla vita o sono 
“resilienti”? Quali fattori li hanno favoriti?

Presso il centro di ricerca della Fondazione Golgi Cenci di Abbiategrasso, con il sostegno 
della Fondazione Serpero, è stata condotta una ricerca proprio per rispondere a queste 
domande, i cui risultati sono stati pubblicati sul Journal of Gerontology (Rolandi et al., 2024).   

Ci si è chiesto:  
a) ci sono persone ultraottantenni autosufficienti, senza disturbi cognitivi, e senza 
disturbi depressivi?  
b) Queste persone sono così perché hanno avuto meno eventi stressanti o perché sono 
“resilienti”, cioè hanno superato meglio gli eventi?  
c) E se è così quali sono i fattori che hanno influenzato positivamente la qualità fun-
zionale del loro invecchiamento?

Si è potuto rispondere sulla base di analisi scientifiche, perché si avevano a disposi-
zione i dati di un consistente gruppo di anziani di Abbiategrasso, tutti i nati tra il 1935 e 
il 1939, 1321 individui alla prima valutazione del 2009- 2010. Questi stessi soggetti sono 
stati poi seguiti nel tempo, rivisti altre 4 volte, l’ultima nel 2022. Da questo processo 
son stati ricavati i dati di 404 persone che avevano 83 – 87 anni, escludendo le persone 
con diagnosi di demenza. Quindi: 

a) Risposta alla prima domanda: sì, anche fra gli ultraottantenni vi è una quota non 
marginale del 38%, quindi 153, che mostra le caratteristiche di buon invecchiamento: 
autonomia nella vita quotidiana, assenza di disturbi cognitivi e di depressione.

 
Confrontando questi 153 con il gruppo di coloro che invece invecchiava con limitazioni 

funzionali si è potuto rispondere alle altre domande di ricerca:

b) Alla seconda domanda, cioè se hanno avuto una vita con meno eventi stressanti, 
la risposta è no: i due gruppi erano simili per il numero di eventi stressanti (misurati 
con una apposita scala validata a livello internazionale), compresa la comorbilità e la 
frequenza di malattia da COVID 19.

Per rispondere alla terza domanda, si è dovuto procedere con un’analisi abbastanza 
complessa. Infatti nello studio si era misurata una gran quantità di fattori, sia clinici che 
legati alle abitudini di vita e psicologici. Tra questi, ben 20 risultavano potenzialmente 
correlati con l’essere anziani resilienti. Tramite una specifica analisi statistica, l’analisi 
fattoriale, si è visto se era possibile raggruppare queste variabili in gruppi di significato 
simile. In effetti sono risultati 6 fattori esplicativi, così composti:

•	 Fattore 1, denominato “riserva cognitiva”, comprende scolarità, occupazione, 
	 condizione socio-economica in infanzia e intelligenza “fluida” (misurata mediante 
	 le Matrici Progressive Colorate di Raven).

•	 Fattore 2, denominato “riserva affettiva”, raggruppa le capacità di adattamento 
	 alle avversità (misurata con Resilience Scale), la dimensione di fiducia dell’at-
	 taccamento, il tratto di personalità “estroversione”.

•	 Fattore 3, definito “attaccamento insicuro”, comprende le dimensioni collegate 



64 A. Guaita, E. Rolandi, É possibile invecchiare bene: gli anziani resilienti - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

	 ad un attaccamento insicuro-preoccupato (bisogno di approvazione, secondarietà 
	 delle relazioni, preoccupazione nelle relazioni).

•	 Fattore 4, comprende misure che riflettono lo “stile di vita attuale”, quali l’attività 
	 fisica e ricreativa nel tempo libero, i contatti sociali, l’aderenza alla dieta me-
	 diterranea e la velocità nel cammino.

•	 Fattore 5, definito “riserva fisica”, include la forza di prensione della mano e 
	 la circonferenza addominale.

•	 Fattore 6: composto solo dalla dimensione di disagio nell’intimità dell’attacca-
	 mento, quindi definito “attaccamento evitante”.

Ma per rispondere alla terza domanda, si sono analizzati i rapporti di questi fattori 
con la “resilienza” dei grandi anziani studiati, per individuare quali di questi ha effet-
tivamente influenzato questa condizione favorevole, in modo indipendente dagli altri.

c) Risposta alla terza domanda: i fattori che predicono in modo indipendente il fenotipo 
resiliente a parità di eventi stressanti in questi ultraottantenni sono la riserva cognitiva, 
lo stile di vita attuale e la riserva affettiva. Con almeno due risultati non scontati: 1) 
restano influenti anche a ottanta e più anni non solo i fattori più prevedibili come lo 
stile di vita attuale, ma anche quelli che caratterizzano la prima parte della vita, come 
scolarità e condizione sociale dell’infanzia; 2) l’importanza della “riserva affettiva” che 
comprende alcune modalità di relazionarsi con sé stessi e con gli altri, e la capacità di 
far fronte agli avvenimenti stressanti. Da sottolineare che questi ultraottantenni sono 
resilienti non perché risparmiati dagli eventi stressanti della vita, ma perché più “dotati” 
di riserva cognitiva e affettiva, e capaci di mantenere anche a questa età uno stile di 
vita attivo, nonostante gli eventi stressanti.

Conclusioni
La maggior parte degli approcci preventivi partono dall’indagine dei fattori di rischio 

per una specifica patologia (es: demenza) per poi progettare gli interventi preventivi 
utili a contrastarli. Questo mal si adatta alla condizione degli anziani, dove è presente la 
comorbilità e la perdita funzionale sempre più deriva dalla concomitanza di vari fattori 
piuttosto che da una singola patologia “catastrofica” (Ferrucci, 1996). Risulta quindi più 
efficace unire gli sforzi preventivi intorno a un messaggio positivo di promozione della 
salute, piuttosto che di evitamento o assenza di malattia. 

Comprendere come lo stile di vita, i fattori cognitivi e psicologici influenzino in 
modo indipendente la capacità individuale di adattarsi al processo di invecchiamento, 
mantenendo la salute fisica, cognitiva e mentale, cioè l’essere anziani resilienti, sarà 
sempre più importante specie per un paese come l’Italia, in cui la quota di ultraottan-
tenni aumenta in modo esponenziale. Lo studio qui riportato conferma l’importanza dei 
fattori protettivi lungo tutto il corso di vita, considerando l’influenza significativa che 
alcuni aspetti precoci, addirittura della prima età della vita, continuano ad esercitare 
anche in tarda età. Allo stesso tempo, si osserva come anche le abitudini attuali degli 
ultraottantenni giochino un ruolo chiave e indipendente nel determinare un invecchia-
mento in salute; non esiste quindi un’età in cui “i giochi sono fatti”. Infine emerge un 
nuovo costrutto, quello della “riserva affettiva”, composto da variabili generalmente 
associate ad esiti di salute psicologica e più raramente studiate nell’invecchiamento, 



65A. Guaita, E. Rolandi, É possibile invecchiare bene: gli anziani resilienti - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

che può aprire nuove prospettive di studio e di comprensione dei fattori che, nell’arco 
della vita, non ci consentono di “tornare giovani”, che è impossibile, ma di “invecchiare 
bene”, che invece è possibile.

Bibliografia

Arenaza-Urquijo, E. M. e Vemuri, P. (2018). Resistance vs resilience to Alzhei-
mer disease. Neurology, 90(15), 695–703. 

Ferrucci, L., Guralnik, J. M., Simonsick, E., Salive, M. E., Corti, C. e Langlois, J. 
(1996). Progressive versus catastrophic disability: A longitudinal view of the 
disablement process. Journals of Gerontology - Series A Biological Sciences 
and Medical Sciences, 51(3). 

Garmany, A. e Terzic, A. (2024). Global Healthspan-Lifespan Gaps Among 183 
World Health Organization Member States. JAMA Netw Open, 7(12): e2450241. 

Rolandi, E., Rossi, M., Colombo, M., Pettinato, L., Del Signore, F., Aglieri, V., 
Bottini, G. e Guaita, A. (2024). Lifestyle, Cognitive, and Psychological Factors 
Associated With a Resilience Phenotype in Aging: A Multidimensional Approach 
on a Population-Based Sample of Oldest-Old (80+). The Journals of Gerontology 
- Series B, Psychological sciences and social, 79(10): gbae132.

Rowe, J. W. e Kahn, R. L. (1987). Human aging: Usual and successful. Science, 
237(4811). 





67R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilità, abitare e qualità della vita - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

di Roberto Franchini - Responsabile Area Strategia, Sviluppo e Formazione, Opera don Orione

casa si dice in molti modi.
Disabilità, abitare e 
qualità della vita

Abstract
Il testo analizza il dibattito sulle forme dell’abitare per le persone con disabilità, 

mettendo a confronto l’approccio fondato sui diritti, che propone la vita indipendente 
come modello universale, e quello basato sulla Qualità della Vita, che valuta gli esiti reali 
delle diverse soluzioni abitative. L’autore mostra come la contrapposizione tra residenze 
e appartamenti sia un falso dilemma e invita a superare visioni ideologiche a favore di 
scelte personalizzate, capaci di bilanciare autonomia, partecipazione e benessere. Le 
politiche dovrebbero offrire un ventaglio flessibile di opzioni e valutare l’impatto delle 
scelte sul progetto di vita di ciascuna persona.

Nell’attuale momento di intenso dibattito sui servizi e sostegni alla persona con 
disabilità (PcD), all’interno della gamma dei temi trattati uno degli aspetti che ha preso 
vigore è senz’altro quello sulle forme dell’abitare, in relazione ai diritti e alla qualità 
della vita. Il Decreto 62/2024, concernente la valutazione di base, la valutazione multidi-
mensionale e il progetto di vita, al comma 3 dell’art. 26 ha opportunamente inserito la 
casa e l’habitat sociale tra i quattro ambiti chiave del progetto di vita (insieme a salute, 
formazione/lavoro e apprendimento/socialità/affettività). Sottotraccia, si avverte l’ispira-
zione dei modelli di Qualità della Vita (QdV), che da oramai più di vent’anni hanno aperto 
la comprensione della profondità dei bisogni delle PcD, sulla scorta di un’antropologia 
universale, che evita di focalizzarsi soltanto su una tipologia di potenziali obiettivi di 
sostegno, siano essi clinici o funzionali.

Insomma, la ricerca internazionale, prima, e la normativa italiana, poi, fondata sulle 
migliori pratiche di sostegno alla vita delle PcD, sembra aver rintracciato un punto di 
equilibrio, evitando di focalizzarsi soltanto su un fattore, e di smarrire l’ampiezza e la 
profondità dei bisogni della persona. Le politiche di sostegno alla PcD, dunque, devo-
no avere riguardo per tutti gli elementi coinvolti nella Qualità della Vita, evitando di 



68 R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilità, abitare e qualità della vita - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

amplificarne uno, e finendo per sottovalutare gli altri. Mentre nella vita concreta della 
persona (e dunque nel progetto di vita individuale) può accadere che un singolo fattore 
(ad esempio l’inclusione sociale) sia l’aspetto su cui insistere nella predisposizione degli 
interventi, nelle policy territoriali dovranno essere disponibili tutte le forme di aiuto, 
in un modo non gerarchizzato, ma pronto per essere curvato sulle esigenze specifiche 
della persona.

Per quanto riguarda il dominio specifico dell’abitare, in realtà, si assiste a spinte 
eterogenee, che occorre mettere al vaglio, per sondarne la fondatezza e la possibilità 
di armonizzare movimenti culturali e conseguenti pratiche, a vantaggio della Qualità 
della Vita delle PcD. In particolare, due documenti specifici possono essere considerati 
interpretativi dell’attuale dibattito sull’abitare, ovvero:

-	 le “Linee Guida sulla deistituzionalizzazione, anche in caso di emergenza” (CRPD, 
2022), documento pubblicato dal Comitato ONU per i Diritti delle Persone con Disabilità, 
ispirato alla omonima Convenzione ONU, sottoscritta quest’ultima anche dall’Italia;

-	 le “Raccomandazioni della linea guida sulla diagnosi e sul trattamento di adulti 
con disturbo dello spettro autistico” (ISS, 2024), contenenti una specifica raccomanda-
zione, dal titolo “Valutazione della migliore condizione abitativa” (ivi, p.125).

Partendo dall’analisi dei due documenti, intesi come driver del dibattito in corso, è 
utile confrontarne fondamenti, stile argomentativo e indicatori, come via privilegiata per 
comprendere gli elementi in gioco, le eventuali similitudini e le differenze, le ricadute 
sulle policy e sulle forme dei sostegni all’abitare.

1. Presupposti, stili, indicatori
Le “Linee Guida sulla deistituzionalizzazione, anche in caso di emergenza” sono ba-

sate sull’opinione di un campione di cinquecento intervistati, selezionati mediante un 
processo partecipativo che ha coinvolto persone con disabilità, organizzazioni di base e 
altre organizzazioni della società civile. In coerenza con il disegno della Convenzione delle 
Nazioni Unite, questa espressione di opinioni si è mossa sulla base del tema dei diritti 
e delle misure ritenute idonee a garantirli. Così facendo, il presupposto del documento 
si pone per così dire “a monte” delle politiche e degli interventi, determinandone la 
natura. In particolare, l’elemento di diritto utilizzato come fil rouge del documento è la 
cosiddetta vita indipendente, costrutto che rappresenta il fondamento di una serie di 
indicazioni per le politiche, espresse in modo dispositivo e perentorio. Ne viene fuori un 
severo invito agli Stati a procedere ad un radicale ripensamento dei servizi per l’abitare, 
abolendo le residenze sanitarie, e puntando tutto su soluzioni per la vita indipendente. 

Mai, forse, un documento è stato così chiaro, non lasciando spazio ad interpretazioni: 
occorre mettere in piedi un pervasivo processo di de-istituzionalizzazione, che conduca 
alla chiusura delle organizzazioni residenziali, in favore di politiche abitative basate sulla 
comunità (alloggi sociali, affitti agevolati, etc.), all’interno delle quali gli eventuali bisogni 
di sostegno devono essere soddisfatti in modo individuale e controllato dall’utente.

Afferma il documento: «L’istituzionalizzazione delle persone con disabilità si riferisce 
a qualsiasi detenzione basata sulla sola disabilità o in combinazione con altri motivi 
come “assistenza” o “trattamento”. La detenzione specifica per la disabilità avviene 
tipicamente in istituzioni che includono, ma non sono limitate a, istituzioni di assistenza 



69R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilità, abitare e qualità della vita - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

sociale, istituzioni psichiatriche, ospedali per lungodegenti, case di cura, reparti protetti 
per demenza, collegi speciali, centri di riabilitazione, etc.».

In coerenza con questo approccio, gli indicatori di monitoraggio suggeriti dalle Linee 
Guida consistono in un controllo delle politiche degli Stati, verificando che gli interventi 
legislativi giungano sino alla totale abolizione di tutti gli istituti. Recita ancora il doc-
umento: «I meccanismi di monitoraggio dovrebbero aderire ai principi consolidati di 
monitoraggio dei diritti umani, tra cui garantire una partecipazione significativa delle 
persone con disabilità, in particolare di quelle che si trovano in istituti o che sono so-
pravvissute, e delle loro organizzazioni rappresentative. [...] Il monitoraggio indipendente 
degli istituti residenziali dovrebbe continuare fino alla chiusura di tutti gli istituti».

In realtà, in altra parte del documento, e precisamente al punto 124, sembra essere 
introdotto un elemento di discernimento, che renderebbe più pensoso il processo: gli Stati, 
infatti, sono invitati a raccogliere dati statistici per utilizzarli nel processo decisionale. 
Tale uso dei dati, afferma il testo, «migliora i processi di de-istituzionalizzazione, facilita 
la progettazione di politiche, piani e programmi di de-istituzionalizzazione e consente 
di misurare e monitorare i progressi nell’attuazione della de-istituzionalizzazione».

Tuttavia, non sembra che questo processo di raccolta dati a fini statistici e di ricerca 
venga inteso come valutazione di impatto, ma più semplicemente come analisi dello 
stato di avanzamento del percorso di chiusura delle residenze. Si tratta, in questo modo, 
di un caso, non infrequente, di controllo di processo (compliance), senza alcun riguar-
do ai risultati (responsibility), e questo in palese violazione dei principi di valutazione 
delle politiche pubbliche, che finirebbero per valutare se stesse, al posto della realtà 
che producono.

Riassumendo, le Linee Guida sulla deistituzionalizzazione:
-	 hanno come fondamento un presupposto a monte dell’organizzazione dei so-

stegni, ovvero il diritto alla vita indipendente;
-	 sono esposte con uno stile apodittico, che dal presupposto giunge alle dispo-

sizioni attuative, senza ulteriori argomentazioni;
-	 utilizzano come indicatore lo stesso obiettivo dichiarato, ovvero la chiusura degli 

istituti, non facendo riferimento ad alcun’altra variabile di esito.

Le differenze con il secondo documento sono molto rilevanti. Per iniziare, le Racco-
mandazioni dell’Istituto Superiore di Sanità scelgono come loro fondamento un presup-
posto per così dire a valle, ovvero la Qualità della Vita, intesa come esito di qualsiasi 
decisione da prendere circa l’organizzazione dei sostegni alle PcD, ivi comprese le forme 
dell’abitare. 

Con uno stile prudente, che invoca il principio dell’evidence-based, esse richiamano la 
necessità di valutare l’efficacia delle soluzioni abitative, in modo empirico e personaliz-
zato, presupponendo cioè che non esista una soluzione ideale per tutti, né per la stessa 
persona nelle diverse fasi del ciclo di vita. Si legge infatti: «L’appropriatezza e l’efficacia 
di una soluzione abitativa dovrebbe essere valutata a intervalli di tempo regolari. La 
letteratura inclusa non fornisce un quadro esaustivo dei parametri ma suggerisce come 
criteri condivisi il benessere soggettivo e la qualità di vita». 

Con uno stile pragmatico, e dopo aver rintracciato nella Qualità di Vita la variabile di 
esito, il testo della specifica raccomandazione è semplicemente il seguente: «Il Panel 



70 R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilità, abitare e qualità della vita - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

della LG sulla diagnosi e trattamento del disturbo dello spettro autistico suggerisce di 
effettuare una valutazione della migliore condizione abitativa in adulti con ASD». Rias-
sumendo, le Raccomandazioni dell’ISS:

-	 hanno come fondamento un presupposto a valle dei sostegni, ovvero la Qualità 
della Vita; 

-	 sono esposte con uno stile argomentativo, richiamando la necessità di dati e infor-
mazioni per supportare le decisioni su ogni singola PcD, all’interno del suo progetto di vita;

-	 utilizzano le misure personalizzate di Qualità della Vita come indicatore di esito, 
elencando una serie di strumenti di indagine validati, che possono essere usati per il 
monitoraggio.

Per evitare un’eccessiva polarizzazione del senso e dei contenuti dei due documenti, 
è necessario approfondire il rapporto tra la dimensione dei diritti e quella della Qualità 
della Vita. Non si tratta, infatti, di un dualismo escludente: ragionare sulla Qualità della 
Vita non significa porsi in un orizzonte alternativo a quello dei diritti. 

Si tratta di superare la fragilità delle premesse del primo documento (un semplice 
processo di consultazione di opinioni), riflettendo più a fondo su come garantire tutti 
i diritti della PcD, e tra essi anche quello alla vita indipendente. È possibile infatti che 
un’eccessiva accentuazione del diritto alla vita indipendente possa ostacolare la fruizione 
di altri diritti, come ad esempio il benessere e le relazioni. Il costrutto di Qualità della Vita, 
spostando il focus sugli esiti, potrebbe essere utile a dipanare questa dinamica complessa.

2. Dal falso al vero dilemma
Prima di tutto, i diritti non possono essere intesi come il traguardo di una vita, né 

come traiettorie dell’esistenza, ma come il necessario presupposto della vita stessa: la 
garanzia dei diritti, infatti, lascia le persone libere di poter scegliere i propri traguardi, 
dando voce e concretezza ai propri valori, aspirazioni e desideri. Pertanto, mentre non 
può esserci un buon Progetto di Vita senza l’assicurazione dei diritti fondamentali, le 
mete del Progetto di Vita vanno oltre i diritti stessi, spingendosi nell’orizzonte della 
Qualità della Vita. Insomma, i diritti sono la base, mentre la Qualità della Vita è l’altezza.

È proprio l’eterogeneità dei due costrutti, distinti ma non separati, a chiarire il fatto 
che non sempre l’esercizio del singolo diritto può essere fruito in senso assoluto. Ci 
sono infatti momenti e circostanze della vita che mettono la persona in una condizione 
di non desiderare o di non essere in condizione di esercitare un diritto, e questo non 
per una forma di autolesionismo, quanto perché capita sovente che il godimento di un 
diritto possa recare qualche nocumento all’esercizio di un altro. 

Per fare un esempio, se a tutti deve essere garantito il diritto all’autodeterminazione 
nelle scelte alimentari, e dunque anche a mangiare cibi ricchi di glutine, è evidente che 
per un celiaco il pieno godimento di questo diritto costituirebbe una lesione alla salute. 
Così, a tutti deve essere garantito il diritto al movimento autonomo, ma è chiaro che 
per una persona gravemente disorientata la piena fruizione di questo diritto potrebbe 
arrecare seri danni alla sua integrità.

In questa dialettica occorre conservare la polarità di prospettive differenti e comple-
mentari: quella dei diritti con quella della Qualità della Vita. I due elementi devono essere 
entrambi tenuti in gioco: i diritti come punto di partenza, pietra miliare del vivere civile, 



71R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilità, abitare e qualità della vita - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

la Qualità di Vita come punto di arrivo, e dunque come misura di esito nelle politiche e 
nell’organizzazione dei sostegni. Insomma, le scelte della persona (come anche quelle di 
policy) devono essere guidate da una sana dialettica, che tenga assieme la prospettiva 
giuridica (universalistica) con quella esistenziale (personalistica). 

I diritti, infatti, assunti come unico criterio finirebbero per configurare una vita identica 
per tutti, configurando una sorta di nuova “standardizzazione” dei bisogni esistenziali. 
Se la legge è uguale per tutti, non è così la Qualità della Vita: le scelte della persona 
avvengono sulla base di determinate condizioni, contestuali e personali, che richiedo-
no opzioni differenti, e che devono poter essere valutate sull’esito che producono, in 
termini di Qualità della Vita.

Nella storia dei sostegni per le PcD si è caduti più volte nelle strette della semplifica-
zione, tentazione così connaturata al pensiero dell’uomo, quando perde l’orizzonte della 
complessità. Una buona idea (ad esempio la salute) diventa l’unica idea, trasformandosi 
in ideologia, e infine in una modalità pervasiva di organizzare i servizi, per così dire “a 
senso unico”. Nel secolo scorso, la nascita delle istituzioni deputate all’accoglienza e al 
trattamento delle cosiddette malattie mentali ha risposto a questa logica, allineandosi 
al binomio diagnosi-cura (e a quello, conseguente, di cronicità-assistenza), molto più 
che ad istanze esistenziali. 

Negli anni Settanta ha preso vita una nuova “semplificazione”: l’introduzione dei 
meccanismi tipici del welfare ha agevolato l’affermarsi del modello clinico nella organiz-
zazione e nel funzionamento istituzionale dei servizi, offrendo ad esso una nuova veste, 
riconducibile al concetto di riabilitazione. È stata ed è ancora la prima era dei diritti, 
tutta centrata sul diritto alla salute e alla riabilitazione, intesi come livelli essenziali di 
assistenza: in ragione delle esigenze di standardizzazione che costituiscono l’essenza 
dello Stato del benessere, il paradigma clinico si completa con una visione funzionale, 
comunque centrata sulla linearità del processo diagnosi-trattamento, filtrato attraverso 
l’invenzione della cosiddetta valutazione multidimensionale. 

Negli ultimi anni da più parti si avverte la grave limitazione di questa visione, ancora 
oggi profondamente inscritta nelle normative nazionali e regionali e nelle pratiche. Il 
trattamento sanitario avviene in contesti separati, autorizzati e accreditati, e subdola-
mente rispondenti a logiche ospedaliere, nascoste dentro ai requisiti di legge. L’equivoco 
perdura: gli esiti attesi sono clinici e funzionali, mentre la Qualità della Vita fatica ad 
essere riconosciuta come il vero esito sanitario dei servizi e sostegni per gli adulti.

Nel mondo del sociale, nel frattempo, rischia di diffondersi un’idea opposta, dentro 
ad un percorso storico che rischia di obbedire alla logica hegeliana dell’antitesi. Infatti, 
a partire dalla Convenzione ONU sui diritti della persona con disabilità, si afferma in 
modo altrettanto insistente e pervasivo il tema della vita indipendente, come filtro di 
qualsiasi servizio e sostegno alla persona con disabilità. L’impressione è che non si tratti 
di un “completamento”, e dunque di un ripensamento globale delle precedenti politiche, 
ma di una sorta di polemica giustapposizione, che, lasciando intatta la logica sanitaria, 
ne crea un’altra, parallela e battagliera, e per giunta più povera sul piano delle risorse.

Così, il sociale, un po’ utopico e in una certa misura bellicoso, insiste sulla vita 
indipendente, mentre il sanitario, sornione e forte del suo sistema istituzionale, fatto 
di accreditamenti, budget e contratti, prosegue sul canovaccio della protezione e della 
riabilitazione. Si divaricano così, almeno potenzialmente, i fattori di Qualità della Vita: 
indipendenza, da una parte, salute e funzionamento, dall’altra. Come uscire da questo 



72 R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilità, abitare e qualità della vita - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

dualismo? Come evitare di focalizzare un solo fattore di Qualità di Vita, smarrendo la 
completezza dei bisogni della persona?

È necessario che le politiche e le progettazioni si facciano guidare da un costrutto 
complesso e articolato, che renda conto di tutti i bisogni dell’uomo. La Qualità della 
Vita possiede queste caratteristiche: c’è un consenso molto solido sul fatto che l’Indip-
endenza sia soltanto uno dei tre fattori di Qualità della Vita, insieme a Partecipazione 
Sociale e Benessere. Il costrutto di QdV, infatti, è stato oggetto di numerose ricerche, e 
di alcune significative concettualizzazioni, tra cui il modello a tre fattori e otto domini 
di Schalock e Verdugo (Schalock et al., 2002), quello a tre fattori e nove domini di Ivan 
Brown (1997) e infine quello proposto dal Council on Quality and Leadership (CQL, 1997) 
a tre fattori e ventuno indicatori. 

Volendo comparare i tre modelli, si assiste ad un sostanziale allineamento sui tre 
fondamentali fattori, che rappresentano probabilmente, con parole diverse, le stesse 
traiettorie esistenziali: crescita, appartenenza e benessere (Fig. 1). Insomma, la Qualità 
della Vita sembra consistere, per tutti gli uomini, nello stare bene, da diversi punti di 
vista, nel partecipare, nell’essere indipendenti.

Fig. 1: Modelli di Qualità di Vita a confronto

L’uomo “vive felice” se sta bene fisicamente, psicologicamente e spiritualmente, se 
dimora in legami di appartenenza, a diversi livelli di profondità (intima, comunitaria 
e sociale) e, infine, se è indipendente, cioè si autodetermina nei propri obiettivi e li 
persegue, disponendo della necessaria gamma di abilità adattive e/o di opportuni 
sostegni (umani, contestuali e tecnologici).

Non è lecito, dunque, ridurre la Qualità della Vita ad un solo fattore, facendo ad 
esempio dell’Indipendenza l’unica chiave di lettura per le scelte riguardanti i sostegni 
e, più in generale, le politiche territoriali. Entrando nello scenario della Qualità della 
Vita, si esce dal falso dilemma (residenze o appartamenti?), prevenendo le battaglie 
ideologiche e spostando l’attenzione dalla dimensione macro a quella micro, ovvero la 
progettazione personalizzata. 

La progettazione, secondo il costrutto della QdV, è un antidoto a ogni posizione di 
principio, in quanto rende metodologica una posizione etica fondamentale, che può essere 
ricondotta alla filosofia e alla psicologia morale di Lawrence Kohlberg (1981), e all’istanza 
esistenziale dei cosiddetti dilemmi. Un dilemma è una situazione in cui entrano in conflitto 
almeno due scelte, delle quali non è possibile affermare che una sia giusta e l’altra sba-
gliata, in quanto sono riconducibili entrambe a un valore: tale contrapposizione, secondo 
l’autore, genera una polarità cognitiva che la persona è chiamata a superare attraverso 



73R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilità, abitare e qualità della vita - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

modalità di pensiero morale. In definitiva, le scelte etiche più complesse (dilemmatiche, 
appunto) non sono quelle chiamate a discernere tra il bene e il male, ma quelle chiamate 
a individuare il bene la cui elezione, in una data situazione, potrebbe essere più opportuna 
tra le varie opportunità, tutte buone, che si presentano alla persona.

Il dilemma, in questo scenario, è l’antidoto alle questioni di principio (che spesso ob-
literano, nella loro banalità, la complessità delle situazioni umane). Per fare un esempio, 
è facile affermare che le relazioni tra una persona con disabilità e il territorio devono 
essere sempre attivate e potenziate. Ma se l’esposizione alle relazioni generasse, hic et 
nunc, un malessere psicologico? In questo caso, le relazioni rimarrebbero un traguardo 
a lungo termine, anche quando nel breve occorresse privilegiare la tutela e il benessere 
emotivo. Se questo non fosse, troppo alto è il rischio che alla vecchia e consolidata 
ideologia della salute si opponga, oggi, la nuova ideologia del sociale, rinnovando con 
altre forme le sterili contrapposizioni con il sanitario, e smarrendo l’unità della persona.

La progettazione per dilemmi aiuta a non essere troppo sicuri, né della propria tecnica 
né della propria bandiera ideale. Essa ci immerge in un’autentica empatia esistenziale, 
atta a comprendere quale tra i fattori e i domini di QdV deve essere preso in carico, 
qui e ora, senza rinunciare ad altri aspetti, ma a volte, coscientemente, posponendoli 
nel tempo o bilanciandoli per ordine di priorità. I professionisti e le famiglie trovano un 
linguaggio comune, evitando quei fastidiosi conflitti che nascono proprio da punti di 
vista rigidamente fermi all’uno o all’altro dominio. In questo modo, l’ambito e la natura 
del conflitto si spostano, trasformandosi dai dannosi conflitti tra bandiere ideologiche a 
fecondi conflitti tra domini, dilemmi forieri di scelte più ampie e pensose.

3. Benessere o indipendenza?
In questo tempo di grande attenzione al valore della vita indipendente, il principio 

del dilemma, giocato all’interno del costrutto di Qualità della Vita, chiede di individuare 
le potenziali ricadute su altri bisogni, primo tra tutti quello del Benessere. Nel Quality of 
Life Instrumental Package (Brown, 1997), così come tradotto e adattato dalla scala BASIQ 
(Bertelli, 2011), il benessere si articola in tre dimensioni: fisico, psicologico e spirituale. 

Entrando maggiormente nello specifico, gli indicatori in grado di valutare il livello di 
benessere della persona sono i seguenti:

ESSERE FISICO: Corpo e salute
•	 la salute fisica
•	 il cibo
•	 la capacità di movimento
•	 l’igiene e la cura del corpo
•	 l’apparenza fisica
•	 la forma fisica (il livello di attività)

ESSERE PSICOLOGICO: Pensieri e sentimenti
•	 emozioni e sentimenti, con la capacità di esprimerli
•	 capacità di decidere per se stessi e di portare aventi ciò che si è deciso
•	 la percezione di se stessi come distinti da altri
•	 stare bene con se stessi
•	 livello di preoccupazione e di stress
•	 problemi psichiatrici (comorbilità)



74 R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilità, abitare e qualità della vita - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

ESSERE SPIRITUALE
•	 riconoscere il bene e il male, distinguere il giusto dallo sbagliato
•	 significato e importanza della propria vita
•	 sentirsi in pace con se stessi
•	 partecipazione ad attività religiose
•	 celebrazione degli eventi speciali
•	 aiutare gli altri

Basta dare una rapida lettura per accorgersi quanto questi aspetti rivestano un peso 
determinante nella propria vita (anche se chi sta bene potrebbe commettere l’errore di 
sottovalutarli). Insomma, stare bene non significa soltanto non avere malattie o disturbi, 
ma anche e quotidianamente mangiare bene, muoversi nello spazio, godere della propria 
igiene personale, essere attivi e in forma fisica. Sul piano psicologico l’assenza di pre-
occupazioni, la qualità del dialogo interno, la possibilità di gestire le proprie emozioni, 
soprattutto quelle negative, insomma, lo stare bene con se stessi è determinante per 
vivere bene le ore e i giorni. Infine, la dimensione spirituale: il significato della propria 
vita, la visione positiva del tempo, del futuro e della morte, la gioia dell’aiutare gli altri 
sono alcune delle traiettorie determinanti perché il progetto di vita non si riduca al 
principio, alla lunga sterile, del carpe diem.

I domini e gli indicatori del benessere sono spesso a rischio in presenza di disabilità, 
particolarmente quelle complesse. I servizi residenziali sono nati proprio per garantire 
adeguati sostegni a questi bisogni, avendo cura dei problemi fisici e mentali, dell’ali-
mentazione sana e variata di persone con difficoltà nell’assumere cibo, del movimento 
di persone a limitata capacità motoria, della forma fisica, del benessere emotivo per 
persone mentalmente vulnerabili (favorito da attività rilassanti e “terapeutiche”), del 
benessere spirituale di persone la cui vita rischia di essere minacciata nell’istanza più 
profonda, che è quella del senso e del significato.

È certamente vero che i servizi che hanno provato storicamente a garantire il be-
nessere delle persone con disabilità hanno al contempo corso il rischio di accentuare 
questo principio, finendo per offrire un livello di tutela eccessivo, in certi casi negando 
l’autodeterminazione nel nome della salute e della sicurezza. 

Oggi potrebbe verificarsi un rischio opposto e complementare, ovvero quello di 
provare a garantire l’indipendenza, senza riguardo al benessere delle persone con 
disabilità. Tesi e antitesi, salute o indipendenza: entrambi “vicoli stretti” non rispettosi 
della complessità e dei dilemmi cui essa conduce.

Se vivere in un appartamento, scegliendo il proprio (ed esclusivo) assistente per-
sonale, non solo è sostenibile, ma è capace di offrire garanzie anche alla dimensione 
del benessere, tutto bene. Ma se questo non accadesse? Se la cosiddetta vita indipen-
dente costituisse, per alcune persone, un nocumento anche grave al proprio benessere 
personale, generando un dilemma, quale sarebbe la soluzione più appropriata? Quali i 
criteri di scelta?

La risposta non è generica, né semplice, né univoca e cristallizzata. Dipende dal 
progetto di vita, filtrato dal principio dell’autodeterminazione. Alle politiche (e ai servizi) 
spetta rendere possibile la scelta, aprendo il ventaglio di tutte le soluzioni possibili, 
misurandone al contempo gli esiti, senza sensi unici e massimalismi dell’una o dell’altra 
specie.



75R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilità, abitare e qualità della vita - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

4. Valutare gli esiti
«C’è valutazione ogni qualvolta qualcuno chiede di giudicare un’azione intenzionale 

a fronte di qualche criterio e sulla base di informazioni pertinenti» (Palumbo, 2001). 
Qualora per monitoraggio si intenda, opportunamente, la valutazione di esito (e non 
la conformità a regole e processi), occorre dotarsi di un quadro complesso, che metta 
misure e iniziative al vaglio dell’impatto sulla vita delle persone che ne fruiscono. In 
questo scenario entra in gioco il ruolo insostituibile della ricerca, utile sia a definire 
il pannello degli esiti che a individuare quali interventi risultano efficaci, per chi, con 
quale intensità e modalità, con un approccio evidence-based1.

Ora, superando posizioni basate soltanto sulle opinioni (pur poggiate sui diritti), 
sembra necessario andare oltre le sterili contrapposizioni (ad esempio tra chi attacca 
e chi difende i servizi residenziali), per affidarci tutti (persone con disabilità, famiglie, 
decisori politici, associazioni, enti gestori, etc.) ai criteri di evidenza. Per farlo, è neces-
sario definire non soltanto il quadro giuridico (come la Convenzione ONU riesce a fare), 
ma anche il set di indicatori di esito.

In questo modo, sarà possibile superare l’ottica della mera osservanza di requisiti o 
disposizioni (compliance), per entrare nello scenario della responsabilità sulla Qualità 
della Vita delle persone (responsibility). Per citare un esempio significativo a carattere 
generalista, l’Organizzazione per la Cooperazione e lo Sviluppo Economico (OECD) non 
ritiene che gli Stati debbano semplicemente controllare l’avanzamento di specifici pro-
grammi e deliberazioni, quanto il loro impatto sui cittadini, valutato mediante il Better 
Life Index; quest’ultimo, poi, non consiste in un quadro giuridico, ma in uno strumento 
di assessment della Qualità di Vita dei cittadini (OECD).

Nell’ambito dei sostegni alla PcD, come le Raccomandazioni dell’Istituto Superiore 
di Sanità hanno evidenziato, non sono numerosi i contributi che si sono posti in que-
sto scenario. Tra le poche ricerche che hanno le soluzioni residenziali come variabile 
indipendente, e la Qualità della vita come variabile dipendente, spicca il contributo di 
Gardner e collaboratori, derivante dalle valutazioni di esito operate dal Council on Quality 
and Leadership, agenzia federale statunitense che si occupa dell’accreditamento dei 
servizi (Gardner, 2005). Al termine di 6.120 valutazioni della Qualità di Vita, correlate 
con i contesti abitativi di riferimento, è risultato che per una determinata fascia di po-
polazione di PcD (in particolare quella con lievi o moderati disturbi del neurosviluppo), 
la soluzione “independent” è quella che ottiene i migliori esiti; al contrario, per un’al-
tra coorte (quella delle PcD con severo e profondo disturbo del neurosviluppo) la vita 
indipendente consegue i peggiori esiti, mentre i risultati migliori vengono conseguiti 
dalle organizzazioni residenziali (e tra queste quelle di media dimensione) (Fig. 2). Na-
turalmente questi dati hanno il limite di essere stati ricavati in un contesto differente 
dal nostro (anche se gli Stati Uniti, ben prima dell’Italia, avevano avviato una profonda 
riforma delle politiche abitative nei confronti delle PcD).

Nel contesto italiano un’indagine simile è stata condotta dal gruppo ANFFAS nazionale 
(Lombardi, 2016). Questo studio, in effetti, consegue risultati apparentemente contra-
stanti, indicando come le persone che vivono in grandi contesti residenziali (con più 
di 10 persone) riscontrano livelli di QdV significativamente inferiori rispetto a tutti gli 
altri gruppi di persone (che vivono in famiglia, in piccoli gruppi residenziali o da sole). 

1. Questo è lo scopo, ad esempio, che si è data la Lancet Commissions on Autism (Lord et al., 2022).



76 R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilità, abitare e qualità della vita - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Tuttavia, questo studio sembra avere un’importante limitazione, in quanto il campione 
prescelto fa riferimento soltanto alla popolazione accolta dai servizi della suddetta 
organizzazione. 

5. A house is not a home: superare la dinamica dell’istituzionalizzazione
Nel dibattito attuale, sembra esserci un legame, più o meno esplicito, tra la scelta 

di soluzioni abitative di piccola dimensione e il concetto di de-istituzionalizzazione. In 
effetti, questa connessione ha un fondamento storico consistente: tradizionalmente, le 
PcD sono state accolte in residenze che, a prescindere dalla dimensione, hanno appli-
cato regole e stereotipi tipici dell’istituzionalizzazione, privando la persona del diritto 
all’auto-determinazione, in ragione del binomio salute-sicurezza. Sulla scorta di questo 
retaggio storico, il movimento dei diritti ha identificato l’istituto come luogo certamente 
stigmatizzante, al punto da coniare il neologismo “de-istituzionalizzazione” come fulcro 
delle politiche, e la chiusura dei cosiddetti istituti come target definitivo. Al contempo, 
le soluzioni residenziali piccole (es. appartamenti) sarebbero l’unica forma di sostegno 
abitativo perseguibile.

Questa ambiguità va affrontata e chiarita: davvero l’istituzionalizzazione coincide con 
un “luogo”, il cosiddetto “istituto”? Eliminando gli istituti si elimina anche l’istituziona-
lizzazione? Oppure questa è una dinamica, una forma nociva e inautentica di relazione 
tra persone? In quest’ultimo caso, quali sono le caratteristiche che denotano questa 
dinamica? Come è possibile identificarle, per poterle prevenire? 

A ben vedere, la dannosa dinamica dell’“istituzionalizzazione” non coincide con un 
luogo specifico, ma può avvenire dappertutto, come del resto ha affermato qualche 
anno fa anche lo stesso Comitato per i Diritti delle Persone con Disabilità: l’istituzio-
nalizzazione «non è vivere in una particolare abitazione o ambiente; è, prima di tutto, 
perdere la scelta personale e l’autonomia a causa dell’imposizione di modi di vivere e 
dover cambiare le abitudini personali» (CRPD, 2017). Questa grave limitazione, che lede 
sia i diritti che la Qualità di Vita della persona, può avvenire in ogni contesto. Afferma 
ancora il documento: «Né le grandi residenze (es. RSA e RSD) con più di 100 ospiti, né 
le case famiglia più piccole con 5-8 individui, né le singole case possono essere definite 
sistemazioni di vita indipendente se applicano regole tipiche degli istituti o dell’istitu-
zionalizzazione».

Allo stesso tempo, anche la “casa”, o meglio il “sentirsi a casa” non è necessariamente 



77R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilità, abitare e qualità della vita - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

un “luogo” (appartamento), ma una traiettoria esistenziale, che trova il fondamento nel 
luogo dove la persona costruisce il proprio progetto di vita, dentro relazioni autentiche, 
anche in presenza di fragilità. In un appartamento un uomo potrebbe non sentirsi a 
casa, mentre la percezione esistenziale di casa o focolare può avvenire anche in resi-
denze, dove per varie ragioni una persona potrebbe scegliere di vivere. Il vero “diritto” 
della persona, dunque, è “scegliere dove e con chi vivere” (come per altro affermato 
dalla convenzione ONU), e non di vivere in un appartamento. Anche l’Istituto Superiore 
di Sanità nelle Raccomandazioni sul Progetto di Vita afferma che per casa (soluzione 
abitativa) si intende «il luogo in cui la persona vive e dove si sviluppa il suo progetto di 
vita in funzione del proprio benessere, della propria emancipazione e dei suoi desideri, 
garantendo un sostegno alle decisioni, adottando strategie volte a facilitare la com-
prensione delle misure proposte». Alla luce delle medesime Raccomandazioni, la casa 
potrebbe essere descritta come il luogo, variabile nelle sue connotazioni e dimensioni, 
dove avviene una sana omeostasi tra dentro e fuori:

-	 dentro: una soluzione abitativa che permette l’esercizio del diritto alla auto-
determinazione e, più in generale, il rispetto delle richieste, opportunità e relazioni 
identificate nel progetto di vita;

-	 fuori: una soluzione abitativa aperta alla comunità, che facilita l’accesso ad 
opportunità in linea con preferenze e aspettative, favorendo l’autonomia, l’inclusione 
sociale, esperienze lavorative e di tempo libero, il contatto con i propri ambiti personali 
e affettivi.

Come afferma Mandell (2017), un appartamento non è necessariamente una casa: 
abbiamo bisogno di ulteriori ricerche sugli effetti delle diverse soluzioni abitative sulla 
Qualità di Vita degli adulti con disabilità, dato che le decisioni su questo tipo di supporto 
possono avere un effetto profondo sul loro benessere e partecipazione. Occorre evitare 
il rischio che il processo decisionale si basi soltanto su opinioni (anche se ispirate a 
valori e norme), piuttosto che su dati. 

La dicotomia tra collocamenti comunitari e contesti più istituzionali potrebbe non 
essere la dimensione più utile da valutare o misurare. Occorre invece considerare quan-
to gli uni e gli altri impattano sulla Qualità della Vita, e per quale tipo di popolazione. 
Casa si dice in molti modi, e il contesto nel quale può avvenire una vera vita domestica 
potrebbe cambiare, per natura e dimensione, da persona a persona.

Un’altra motivazione che ha spinto, se non forse persino originato, il movimento 
della de-istituzionalizzazione è il fenomeno degli abusi e dei maltrattamenti, che ogni 
tanto popola le pagine dei quotidiani, creando un giusto allarme, e rinvigorendo spinte 
polemiche, non sempre equilibrate. Anche il maltrattamento, tuttavia, non coincide con 
un luogo: è tutto da dimostrare che questo iniquo fenomeno avvenga soltanto nelle 
residenze, e mai invece in appartamenti con assistente personale o persino in famiglia. 
Casomai, in questi contesti diminuisce l’osservabilità del fenomeno, che è invece in una 
certa misura controllabile nei contesti strutturati. La riflessione sulla prevenzione degli 
abusi è delicata e importante, ma anche questa va condotta sempre e in ogni contesto, 
e non soltanto nelle residenze di media o grande dimensione. Non c’è nessuna prova 
empirica che il maltrattamento avvenga in misura maggiore nei contesti residenziali 
rispetto a quelli basati sulla comunità.



78 R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilità, abitare e qualità della vita - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Conclusione
Per concludere, le politiche abitative per le PcD devono poter garantire una gamma 

estesa di soluzioni, realizzando una sorta di filiera di sostegni, che accentuano di volta in 
volta uno o più bisogni esistenziali, senza dimenticare gli altri aspetti della Qualità della 
Vita della persona. La disponibilità di un’ampia varietà di soluzioni consente a chi opera 
al servizio del Progetto di Vita della persona con disabilità di tenere presente ogni tipo di 
potenziale abitazione, senza preclusioni, semplicemente verificando quale soluzione offre 
la maggiore Qualità di Vita possibile, nel rispetto dei diritti (di tutti i diritti) della persona.

È alla luce di questa chiave di lettura che i servizi possono trovare, e stanno trovando, 
la via del miglioramento, superando le sterili difese. In questo non aiuta la normativa 
nazionale e regionale, che sembra rispecchiare, in modo confuso e contraddittorio, le 
polarità sopra richiamate:

-	 la normativa sociosanitaria su autorizzazione e accreditamento, vero convitato 
di pietra delle politiche abitative, anche nei recenti tentativi di far evolvere il modello2, 
impone requisiti semi-ospedalieri, con un’attenzione praticamente esclusiva a salute e 
sicurezza, e basandosi su indicatori di Evidence Based Medicine; è singolare che il Manuale 
proponga poi un ultimo paragrafo che riguarda l’umanizzazione dei servizi, quasi volendo 
introdurre un correttivo agli evidenti rischi della batteria di requisiti descritti in precedenza;

-	 le norme sociali sulla vita indipendente richiamano il valore della casa e dei 
contesti inclusivi, non di rado polemizzando contro forme abitative che il Manuale AGE-
NAS in qualche modo prescrive.

Occorre dunque una nuova stagione di cultura e di dibattito, e solo poi di produzione 
normativa, che consenta di uscire da sterili contrapposizioni, adottando diritti (a monte) 
e Qualità della Vita (a valle) come antidoto a visioni ideologiche e in ultimo restrittive 
delle scelte della PcD.

2. Cfr. il modello di accreditamento di recente ri-proposto da AGENAS, vedi https://www.agenas.gov.it/images/
agenas/accreditamento/manuali_2019/2_ultima_versione_PROPOSTA_MANUALE_ACCREDITAMENTO_
STR_SOCIOSANITARIE_2019.pdf (u. a. 19/11/2025).



79R. Franchini, Casa si dice in molti modi. Disabilità, abitare e qualità della vita - Spiritualità e qualità di vita, XX/2025

Bibliografia

Bertelli, M., Merli, M.P., Bianco, A., Lassi, S., La Malfa, G., Placidi, G.F. e Brown, 
I. (2011). La batteria di strumenti per l’indagine della Qualità di vita (BASIQ): 
validazione dell’adattamento italiano del Quality of Life Instrument Packae 
(QoL – IP). Giornale Italiano Psicopatologia, 17 (2011), 205-212.

Brown, I., Renwick, R. e Raphael, D. (1997). Quality of Life Instrument Package 
for adults with develop- mental disabilities. Toronto: Centre for Health Pro-
motion, University of Toronto.

Council on Quality and Leadership (1997). Personal Outcome Measure. 
Maryland: Towson.

CRPD (2017). Commento generale n.5: Vivere indipendenti ed essere inclusi nella 
collettività. Disponibile al link: https://www.enil.it/wp-content/uploads/2023/10/
Article19_Right_independent_living_ItalianVersion-3.pdf (u. a. 21/11/2025).

CRPD (2022). Guidelines on deinstitutionalization, including in emergencies. 
Disponibile al link: https://www.welforum.it/wp-content/uploads/2023/02/
UN_Guidelines-on-deinstitutionalization-including-in-emergencies_Oct2022.
pdf (u. a. 19/11/2025).

Gardner, J., Carran, D.T. (2005). Attainment of Personal Outcomes by people 
with developmental disabilities. Mental retardation, 43/3, 2005.

Istituto Superiore di Sanità (2024). Raccomandazioni della linea guida sulla 
diagnosi e sul trattamento di adulti con disturbo dello spettro autistico. Dispo-
nibili al link https://www.iss.it/documents/20126/8968214/Linea_Guida_ASD_
adulti_dic2024.pdf/2f89bd78-d44b-f8da-5de7-f1e69b62974c?t=1734950813404 
(u. a. 18/11/2025).

Kohlberg, L. (1981). The Philosophy of Moral Development. New York: Harper & Row.

Lombardi, M., Croce, L., Claes, C., Vandevelde, S. e Schalock, R. L. (2016). 
Factors predicting quality of life for people with intellectual disability: Resul-
ts from the ANFFAS study in Italy. Journal of Intellectual & Developmental 
Disability, 41(4), 338-347.

Lord, C. et al. (2022). The Lancet Commission on the future of care and clinical 
research in autism. The Lancet, 399(10321), 271-334. 

Mandell, D. S. (2017). A house is not a home: The great residential divide in 
autism care. Autism, 21(7).

OECD. Better Life Index. https://www.oecd.org/en/data/tools/oecd-better-life-index.html

Palumbo, M. (2001). Qualità ed efficacia nei servizi. Politiche sociali e servizi, 
1/2001, 65-87.

Schalock, R. L., Brown, I., Brown, R., Cummins, R. A., Felce, D., Matikka, A., 
Keith, K. D. e Parmenter, T. (2002). Conceptualization. Measurement, and 
Application of Quality of Life for Persons With Intellectual Disabilities: Report 
of an International Panel of Experts. Mental Retardation, 40 (I/6), 457 – 470.



SPIRITUALITÀ E QUALITÀ DI VITA

COMITATO EDITORIALE
don Giovanni Carollo
don Carlo Marin
don Lorenzo Lodi
don Ugo Rega
don Valeriano Giacomelli
don Roberto Polimeni

DIRETTORE RESPONSABILE
Roberto Franchini
Ph.D, Opera don Orione, Università Cattolica,
Segretario SIDIN (Società italiana Disturbi del Neurosviluppo)

COORDINATORE
Elisa Rondini
Ricercatrice, Opera Don Orione, Università degli Studi di Perugia

COMITATO SCIENTIFICO
- Marco Bertelli
	 Direttore CREA (Centro di Ricerca E Ambulatori) Fondazione San Sebastiano
	 della Misericordia di Firenze,
	 Presidente WPA-SPID (World Psychiatric Association Section Psychiatry
	 of lntellectual Disability),
	 Past President EAMH-ID (European Association for Mental Health in lntellectual Disability),
	 Presidente SIDIN (Società Italiana per i Disturbi del Neurosviluppo),
	 Presidente Eletto AISQuV (Associazione Italiana per lo Studio della Qualità di Vita)
- Sr Veronica Donatello
	 Conferenza Episcopale Italiana, Ufficio catechistico nazionale,
	 Responsabile del Settore per la catechesi delle persone disabili
- Federica Floris, Opera don Orione Genova
- Vincenzo Alfano, Opera don Orione Savignano Irpino
- Davide Gandini, Opera don Orione Genova

Pubblicazione Semestrale di Informazione Scientifica
ANNo 11 / n. 20 Luglio - Dicembre 2025

Edizioni Opera Don Orione
PROVINCIA RELIGIOSA “MADRE DELLA DIVINA PROVVIDENZA”
Via della Camilluccia 142-00135 ROMA

Realizzazione e stampa B.N. Marconi - Genova - Tel. 010 6515914

ISSN 2611-2841
Spiritualità e qualità di vita - Testo stampato


	00 - Editoriale - Don Carollo
	01 - San Luigi Orione e le Opere - Don Clerici
	02 - Fare Impresa - M. Folador
	03 - Efficacia ed efficienza - M. E. Favotto
	04 - Oltre la gestione - F. Carletti
	05 - La QdV nella disabilità - N. Bertelli - A. Bianco
	06 - Angoscia di morte e spiritualità - F. Antonio
	07 - Anziani resilienti - A. Guaita - E. Rolandi
	08 - Casa si dice in molti modi - R. Franchini

